

## وُلِدَ الهُدى فَالكائِناتُ ضِياءُ

يستذكر المسلمون الأحداث التي بدلت معالم الحياة وأخذت بمجرى التاريخ إذكان مولده إيذانا بميلاد جديد للإنسانية نستشعر فيه الكرامة والعزة وتنفض الإنسانية عن كاهلها غبار السنين ورواسب الجاهلية والظلم الذي خلفته الانحرافات والأباطيل والضلالات التي عانت منها لزمن طويل قبل أن يولد ويبعث (صلى الله عليه وآله)، فقد كانت الحالة الاجتماعية والعقائدية في الجزيرة العربية وما حولها بائسة وقاتمة، إذ استحكم الظلم وتحجرت العقول وضلت، وعُبدت الأوثان، وكان العالم ينتظر المصلح ويترقب المنقذ ويتلهف للهادي الذي سيقود البشرية إلى طريق الهدى والحق وذرى المجد والكمال.

ولد نور الإسلام.. ولد خير الناس.. ولد رسول الله (صلى الله عليه وآله) ففك قيود العقول وأضاء مسارب النفوس ونور الضائر بتعاليم السماء وعقيدته الصافية، وسمته الفريد ليخرجهم من الظلمات إلى النور، ولرسول الله (صلى الله عليه وآله) علينا من الحقوق الكثير ومن ذلك طاعته واتباعه واتباع ما جاء به من عند الله تعالى ووجوب نصرته وتوقيره، وألا نرضى عليه السوء، وتعزيزا لمسيرة النور الخالدة نصب الأئمة من بعده هداة مهديين للأمة.

وفي نفس اليوم من شهر ربيع الأول ذكرى ولادة حفيده الإمام جعفر بن محمد (عليه السلام) الذي لقبه (صلى الله عليه وآله) بالصادق الذي كان له الدور المعلوم للقاصي والداني في إرساء قواعد مدرسة آل البيت (عليهم السلام)، فحمل علمه الرواة ليكون منارا تستنير به الأمة جيلا بعد جيل إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها بظهور قائم آل محمد (عجل الله فرجه) ليعود الإسلام على يديه غضاً طرياً كها جاء به النبي الأكرم (صلى الله عليه وآله) والأئمة (عليهم السلام) من بعده.



السيد عيسى الخرسان الأمين العام







مجلة شمرية تصدر عن العتبة العلوية المقدسة / قسم الإعلام



العتبة العلوية المقدسة تستضيف وفد علماء نداء الأقصى

بالارقام.. أبرز ما قدمته العتبة العلوية المقدسة خلال زيارة الأربعين

ندوة فكرية حول (ثورة الإمام الحسين(عليه السلام)في المصنفات المصرية)





المشرف العام السيد عيسى الخرسان

مدير التحرير هشام أموري ناجي

سكرتير التحرير عبد الحسن الشافعي

المحررون حيدر رزاق شمران هاشم الباججي رياض الخزرجي حمود الصراف

المصورون علي هيثم محمود الإبراهيمي

المراسلون شعبة المركز الخبري

التصحيح اللغوي الشيخ بدري البدري

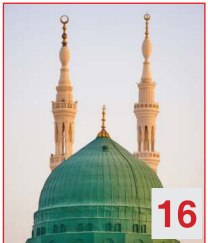
السلامة الفكرية قسم الشؤون الدينية

التصميم والإخراج الفني صباح حسن الدجيلي حيدر حميد الكريطي

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق في بغداد (١١٢١) للعام ٢٠٠٨م رقم الاعتماد في نقابة الصحفيين (٧٤٤)

alwelayh.com info@alwelayh.com Mob: 07700553150





قصائد في حضرة الرسول 🎄

ملف العدد

عدوانية الأطفال بالعدارس

68

**78** 

80

دور السيدة خديجة في الدفاع عن الإسلام والرسول (إلي)

كيف يخطط الشاب مستقبله ويحدد أهدافه بنجاح؟ الإمام الحسن العسكري ﴿ الْمِامِ التصدي والإعداد ﴿ 24

الزواج المبكر أم المتأخر عند الشباب؟

الأساليب التربوية الحديثة في فكر الإمام الصّادق (عيد)

اهتزاز القيم وارتفاع معدلات الجريمة

أركان المجتمع الإنساني السوي في العمد العلوي المبارك

البيــــعة فـــي زمن الغيــــــبة

حرق القرآن دلائل وعلامات







دليل تحضرك ووعيك







### العتبة العلوية المقدسة تستضيف وفد علماء نداء الأقصى

استضافت العتبة العلوية المقدسة ضيوف زيارة الأربعين من علماء الدين من مختلف المذاهب والأديان المشاركين في موكب نداء الأقصى الذي ترعاه العتبة الحسينية المقدسة للسنة الثانية على التوالي دعماً للقضية الفلسطينية وللشعب الفلسطيني المجاهد.

وبهذا الصدد قال رئيس قسم الشؤون الدينية في العتبة المقدسة الشيخ كرار الخفاجي: بتوجيه من الأمانة العامة وضمن برنامج استضافة زوار الأربعين نشهد اليوم قدوم الجمع العلمائي عند ضريح أمير المؤمنين (عليه السلام)، إذ إن القضية الفلسطينية محور يشترك فيه كلُّ حر في هذا العالم بمواجهة أظلم خلق الله وأكثرهم استكبارا وهم الصهاينة وداعميهم، مشددا على أن الوحدة الإسلامية والوحدة بين الديانات يجب أن تتحقق لمواجهة هذه المخططات، وأن المرجعية الدينية تقف وستبقى إلى جانب القضية الفلسطينية.

من جانبه قال منسق اللقاء العلمائي في موكب نداء الأقصى حمد أديب: يتكون وفد علماء الأديان أكثر من ٢٥٠ شخصية من مذاهب وأديان مختلفة قدموا من حوالي ٦٩ دولة للمشاركة في مؤتمر نداء الاقصى

واضاف أديب: جاء الوفد لكي يؤكد أن الإمام الحسين (عليه السلام) شخصية عالمية ويمثل مجموعة من القيم والمبادئ والأخلاق والعدالة والإصلاح ومواجهة الظلم والدفاع عن المظلومين وكرامة الإنسان، ونحن بأمس الحاجة لهذه القيم من أجل معالجة القضايا والمشاكل الكبرى التي تعاني منها البشرية وفي مقدمتها مشكلة القضية الفلسطينية التي تحتاج الى القيم التي يمثلها الإمام الحسين (عليه السلام) ونهضته الخالدة. وتشرفت الوفود العلمائية بزيارة مرقد الإمام علي (عليه السلام) في النجف الأشرف وأداء الصلاة في رحابه الطاهرة. وأعربت الوفود المشاركة عن اعتزازها بوجودها في رحاب مرقد الإمام علي (عليه السلام) وضرورة استلهام معاني الإيهان والتقوى والغيرة والإباء منه، ولدوره (صلوات الله عليه) في جمع المسلمين ودعوته إلى عدم الفرقة بينهم.



ضمن استعدادات الأمانة العامة للعتبة العلوية المقدسة باشرت شعبة التخطيط والدراسات بقسم الشؤون الإدارية في العتبة المقدسة بالبرنامج الرقابي والإحصائي لمختلف المفاصل المعنية بتقديم الخدمات الصحية والأمنية والدينية والخدمية والإعلامية وأماكن إيواء الزائرين التي تقدمها العتبة العلوية المقدسة.

وأوضح مسؤول الشعبة ناظم حمد، قائلا:حسب توجيهات الأمين العام السيد عيسى الخرسان تم تشكيل فريق للمتابعة والإحصاء في زيارة الأربعين، حيث نظمت على أثرها الفورمات الإحصائية لكل قسم ولكل منفذ يقوم بتقديم الخدمات للزائرين من توزيع الطعام وتوفير الاستراحات والخدمات الأخرى.

وأضاف حمد: خضع الفريق للتدريب والإعداد من خلال إقامة سلسلة من الاجتهاعات والورش، للتعرف على آلية استحصال البيانات بشكل دقيق والوصول الى كافة المواقع التي ترعاها العتبة المقدسة في محافظة النجف الأشرف، بهدف تذليل الصعوبات ومراعاة الجودة في النوع والكم، من أجل تأسيس قاعدة بيانات تحليلية تجمع أكثر من (٠٠٠) مادة إحصائية يتم تحديثها يوميا، كها يجري جمع الإحصاءات بالتعاون مع قسم التدقيق والرقابة الداخلية في العتبة العلوية المقدسة.







## الورش الهندسية تنجز صيانة نحو ألفي طن من أجهزة التبريد لخدمة الزائرين

قامت الورش الهندسية في العتبة العلوية المقدسة المتمثلة بورش الميكانيك، والتبريد، والتبريد المركزي، وورشة صحن السيدة فاطمة (عليها السلام) بصيانة وإدامة أجهزة التبريد المختلفة في العتبة المقدسة لخدمة زائري أمير المؤمنين (عليه السلام).

وعن الجهود المبذولة تحدث مسؤول وحدة المكانيك الهندسية في قسم الشؤون الهندسية والفنية عقيل برهان قائلا: بتوجيه من الأمانة العامة للعتبة العلوية المقدسة تمت إدامة وصيانة (٩٠٠) طن من أجهزة التبريد في الحرم الشريف ورواق أبي

طالب، ونحو ألف طن في الجزء العبادي بصحن السيدة فاطمة (عليها السلام)، فضلا عن إضافة وحدات جديدة في رواق أبي طالب بواقع (٦٠) طناً، وذلك ضمن استعدادات العتبة المقدسة لتوفير الأجواء الملائمة لزائري الأربعين.

وأضاف برهان: كما قامت ورشة التبريد بصيانة وتأهيل (٣٠٠) جهاز تبريد في قاعات مدينة الإمام الحسن (عليه السلام) على طريق المناذرة - النجف، لاستقبال الوفود المعزّية لأمير المؤمنين (عليه السلام) خلال أربعينية سيد الشهداء (صلوات الله عليه).

### العتبة العلوية تثمّن دور المواكب الحسينية في تقديم الخدمات لزائري الأربعين



بتوجيه من الأمانة العامة للعتبة العلوية المقدسة بادر قسم العلاقات برفقة عضو مجلس الإدارة عمار العباسي إلى زيارة المواكب الحسينية المنتشرة في

المدينة القديمة ؛ لتقديم الشكر والتقدير للجهود التي بُذِلَت لخدمة زائري الأربعين.

وفي هذا السياق صرَّح الأستاذ عمار

العباسي، قائلاً: ضمن توجهات الأمانة العامة للعتبة العلوية المقدسة في متابعة الجهود التي بذلتها المواكب الحسينية لتكريم مسؤولي المواكب لجهودهم المبذولة، قُدِّمَت لهم راية أمير المؤمنين (عليه السلام) وهدايا تبركية من المرقد الطاهر.

من جهته قال رئيس قسم العلاقات العامة الأستاذ صاحب البصيصي: بتوجيه من الأمانة العامة للعتبة المقدسة وتثميناً لدور المواكب الحسينية المساهمة في خدمة زوار الأربعين بادر قسمنا وبرفقة عضو مجلس إدارة العتبة المقدسة إلى زيارة المواكب الخدمية لتكريم مسؤوليها والاحتفاء بهم وتثمين مسؤوليها والاحتفاء بهم وتثمين الوافدين إلى مرقد أمير المؤمنين (عليه السلام).

المجنار الثقارين

# ندوة فكرية حول (ثورة الإمام الحسين عليه السلام) في المصنفات المصرية)



أقامت مكتبة الروضة الحيدرية بقسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العلوية المقدسة محاضرة فكرية بعنوان (ثورة الإمام الحسين (عليه السلام) في المصنفات المصرية في القرن العشرين الميلادي)، حاضر الاجتماعي والسياسي والإداري بل فيها عميد كلية العلوم الإسلامية في والواقع الروحي. الجامعة الإسلامية بالنجف الأشرف الأستاذ الدكتور هادى عبد النبي التميمي، بحضور نخبة من أساتذة الحوزة العلمية والباحثين المختصين في القضية الحسينية.

> وعن المحاضرة وأهميتها تحدث من قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة المقدسة الدكتور حسن الشلاه، قائلا: ضمن فعاليات مكتبة الروضة الحيدرية إقامة الندوات

الفكرية العلمية الهادفة الى إيصال الثقافة الإسلامية، وتأتى أهمية المحاضرة للحديث عن مزايا ثورة سيد الشهداء (عليه السلام) التي تميزت بأبعاد كثيرة، وعالجت الواقع

وأضاف: كان هناك حضورٌ ومشاركات ومداخلات أثرت البحث وأعطت صورة ناصعة لكل من حضر بأنّ الإمام الحسين (عليه السلام) لن يتكرر وهو باقي مع بقاء الأجيال.

من جانبه قال الباحث المحاضر الأستاذ الدكتور هادى التميمي: تتعلق المحاضرة بكتاب (ثورة الإمام الحسين (عليه السلام) في المصنفات

المصرية في القرن العشرين الميلادي)، وهو دراسة عن مدرسة تاريخية في الأمة الإسلامية تتناول الحدث التاريخي من وجهة نظر المؤرخين، وسواء كانت الدراسة مصرية او عراقية، هي دعوة لتنقية التاريخ الإسلامي مما علق به مما كتبه كتّاب السلاطين ووعاظ السلطة، لنصل الى الحقيقة التاريخية المطلقة والتي لا تكتمل الابسيرة أهل البيت (عليهم السلام).

يذكر أن كتاب (ثورة الإمام الحسين في المصنفات المصرية في القرن العشرين الميلادي) هو من تأليف الأستاذ الدكتور هادى عبد النبي التميمي.





القراء الكرام..

يمكنكم زيارة الموقع الإلكتروني لمجلة ( الوَّلْمِينِيُّ)

من خلال الرابط: www.alwelayh.com





### خدمات الماء

**(231) مليون** لتر ماء (إسالة)

**(44.3) مليون** لتر ماء شرب

(19) مليون قدح بلاستك فارغ

**(13.3) مليون** قدح ماء جاهز

### الخدمات

(4,080) وحدة صحية لـ 32 مجمّعاً (4,450) طناً كمية النفايات المرفوعة

الآليات

**(500) آلية** تخصصية وخدمية وعجلات لتفويج الزائرين

### المساحات المضافة لاستقبال الزائرين

**(15,000) متر** مربع من مشروع التوسعة الكبير

### المساحات المفروشة

**(111,000) متر** مربع في خمسة مواقع

### مواقع الضيافة

(13) موقعاً

(4) مليون وجبة

(3) وجبات يوميّاً

### المتشرفون بالخدمة

**(7,472)متطوِّع** عراقي وأجنبي



### التبليغ الديني

### (45) محطة استفتائية وقرآنية (128) مُبلِّغاً ومُبلِّغة بخمس لغات

### الإعلام

(170) ساعة بث مباشرة (750) تغطية خبرية وفنية (155) وكالة وقناة ساندة تم التنسيق معها لتغطية أحداث الزيارة

### مطبعة طالب المعرفة

(750,000) مطبوع من الكُتيِّبات والصور والباجات التعريفية والأوشحة والخرائطَ الدلالية طباعة (3000) متر مربع من الفلكس التعريفي

### المفارز الطبية

(7) مفارز طبية (300) مُسعِف للحالات الطارئة (20) سيارة إسعاف (192,180) شخصاً تمت معالجته

### إرشاد التائهين والمفقودات

(10) منافذ (63,996) اتصالاً مجانيّاً (136,956) زائراً تائهاً تم إرشاده (2,600) من المفقودات

### حفظ النظام

مئات الممرات الثابتة والمتنقلة (3,130) كاميرا مراقبة (23) جهازاً لفحص الحقائب

## العتبة العلوية المقدسة IMAM ALI HOLY SHRINE



## إعلان

تُعلن الإعداديات الإسلامية التابعة للعتبة العلوية المقدسة عن بدء التسجيل للعام الدراسي ٢٠٢٢ / ٢٠٢٤ في الإعداديات الآتية:

إعدادية النبأ العظيم للبنين الصباحية

إعدادية روافد الخير للبنين المسائية

إعدادية العذراء للبنات الصباحية

إعدادية ثمرة النبوّة للبنات المسائية

كما تستقبل خريجي الثالث المتوسط وخريجي الثالث الوقف الشيعي

العنوان: شارع الرسول 🦓 - الفرع الثاني من جهة الحويش - مقابل فندق اليسر

للمزيد من الاستفسار يرجى الاتصال على رقم الهاتف









## الولادة الميمونة والنشأة المباركة

ولد (صلى الله عليه وآله) في شعب أبي طالب بمكة في السابع عشر من شهر ربيع الأول من عام الفيل الموافق لسنة ٧١٥ طلوع الفجر، وهو العام نفسه الذي حاول فيه إبرهة الحبشي هدم الكعبة بجيشه وفيله، فأرسل الله طيراً أبابيل وأبادتهم عن بكرة أبيهم.

عن بكرة أبيهم. تذكر الكتب التاريخية إنه لما ولدته أمه آمنة بنت وهب سلام الله تعالى عليها جاءت به إلى جده عبد المطلب الذي استبشر به خيرا، وفرح به فرحا شديدا، ثم حمله ودخل به الكعبة ودعا

تم حمله ودعل به الحعبه ودع الله وشكره على هذا المولود الطاهر لكمال خلقه وجماله.

سهاه جده (محمداً) ولما سئل عن سبب هذه التسمية التي لم يسبق أن سُمي أحد بها فأجاب: أردت أن يحمده الله في السهاء وخلقه في الأرض.

ولد (صلى الله عليه وآله) يتيم الأب، توفي والده قبل ولادته وبعد ولادته بمدة قصيره توفيت أمه أيضا فأصبح يتيم الأبوين، فتربى في كنف جده عبد المطلب وصار كافله، وبعد وفاة جده كفله عمه أبو طالب صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

### رحمة للعالمين

كانت العرب في الجاهلية تعيش الوثنية وعبادة آلهة متعددة، إذ كانوا يتضرعون لها لجلب النفع لهم، ودفع الضرعنهم، فامتلأت الكعبة بمئات الأصنام، من الآلهة؛ فمنهم من يعبد الملائكة واخرون يعبدون الجن، وفئة أخرى تعبد الكواكب الساوية، إذ كانوا يسنون سننا وقوانينا ما أنزل الله بها من سلطان.

ونتيجة لهذا الوضع الذي عاشه هؤلاء من جاهلية وعدم دراية بوجود معبود واحد لا شريك له، بعث الله سبحانه وتعالى النبي الخاتم محمد (صلى الله عليه وآله) ليكون رحمة للبشرية جمعاء، بهذه الولادة المباركة تفاءلت البشرية بعصر



## وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ

جديد تنتهي فيه الوثنية والوحشية وتندثر الجاهلية بظلماتها، وينتشر فيه العدل والرحمة وحقوق الإنسان والحفاظ على المرأة وعفتها وعدم ظلمها.

وقد روت كتب التاريخ أنه قد رافقت هذه الولادة المباركة أحداث عجيبة وغريبة ألمّت بقريش بل بالعالم كله، فقد روي أن الأصنام التي كانت تحيط بالكعبة انكبت على وجوهها، وحدث اضطراب في إيوان كسرى، وسقطت أربع عشرة شرفة منه، ومن الحوادث التاريخية المهمة التي رافقت الولادة المباركة اخماد نار فارس التي لم تخمد منذ المباركة اولم يبق سرير لملك من ملوك الأرض إلا نكس، وانتزع علم الكهنة، وبطل سحر السحرة، وغيرها من وبطل سحر السحرة، وغيرها من الأحداث التي عاشها الكون آنذاك.

### الصادق الأمين

ترعرع رسول الله (صلى الله عليه وآله) بين جده عبد المطلب وعمه أبي طالب وورث كثيرا من صفاتها وأخلاقها، وقد عرف في مجتمعه بأنه الصادق الأمين، إذ كانت قريش إذا حضر يقولون جاء الأمين، وذهب الأمين إذا غادر، وقد كان رجال قريش يأتمنونه على أموالهم ويضعون عنده ودائعهم، فكيف للصادق أن يكذب وظهر وكيف للأمين أن يخون أمانته، وظهر ذلك جليا من خلال رد الأمانات إلى القوم الذين صاروا أعدى أعداءه بعد

أن بعثه الله رحمة لحمل الرسالة الإسلامية وهداية الناس إلى دين التوحيد.

إن صفة الصدق أصبحت ملازمه له (صلى الله عليه وآله) طوال حياته، ومن اتصف بالصدق يجب أن تكمن فيه جميع الصفات الحميدة والأخلاق الحسنة فقد وصفه سبحانه وتعالى في محكم كتابه العزيز: (وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيم)(القلم: ٤).

### شهادات أعدائه بصدقه

عندما تكون شهادة من المخالفين لك بالصدق فهذا أمر جلي وواقعي ومن منطلق القوة والإثبات جذه الصفة التي

تتصف بها، ونذكر بعض آراء المخالفين للرسول ولكنهم شهدوا بصدقه:

- أمية بن خلف، لما قال له سعد بن معاذ (رضوان الله تعالى عليه): .. سمعت أن رسول الله (صلى الله عليه واله) قاتلك، قال أمية: إياي، قال: نعم.. فخاف أمية وأصفر وجهه من الخوف.. وقال: والله إن محمدا لا يكذب إذا حدّث (الأنوار المحمدية).

- روي إن الأخنس بن شريق جاء إلى أبي جهل وعندما خلا به قال له: أترى أن محمد يكذب؟ فقال أبو جهل: ما كذب قط وكنا نسميه الأمين(السيرة الحلبية).

- جاء في حديث عبد الله بن سلام (حبر من علماء يهود بني قينقاع)، قال: لما قدم رسول الله (صلى الله عليه وآله) المدينة، انجفل الناس إليه، وقيل: قدم رسول الله (صلى الله عليه وآله)، فجئت للناس لأنظر إليه، فلما استنبأت وجه رسول الله (صلى الله عليه وآله) عرفت راب وجهه ليس بوجه كذاب (الدرر السنية).

- روي إن رسول الله (صلى الله عليه وآله) صعد على الصفا ونادى بقريش حتى اجتمعوا.. فجاء أبو لهب وقريش، فقال صلى الله عليه وآله: أخبروني لو أخبرتكم إن خيلا بالوادي تريد أن تغير عليكم أكنتم مصدقي؟ قالوا: نعم، وما جربنا عليك إلا صدقا(السيرة النبوية).





## مكارم الأخلاق في شخصية رسول الله (النالية)

«قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللهِ نُورُ وَكِتَابُ مُبِينٌ \* يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ» (المائدة: 51ـ 16). في تلك الآيات التَي افتتحتَ عهد الرسالة الإسلامية، دعوة من الله لرسوله (صلى الله عليه وآله) أن يبلِّغ مشروعه للناس. وقد بيَّن رسول الله (صلى الله عليه وآله) هذا المشروع عندما قال: (إنّما بُعثت لأتمِّم مكارم الأخلاق)(بحرر الانوار: 10/16).

عمار كاظم عبد الحسين/ دولة الكويت

لقد أراد رسول الله (صلى الله عليه وآله) بذلك أن يبيّن لنا أنّ الأخلاق هي جوهر الدّين وعمقه، ولا يجب أن تُفهم أنّها قضية كهالية أو ثانوية، أو على هامش الدِّين، فلا معنى في هذا المنطق أن يكون الإنسان متديّناً يعتزّ بدينه ويحرص على عبادته ونوافلها، ولكنّه بعيد كلّ البُعد عن الأخلاق.

هذا ما عبَّر عنه رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، عندما جاء رجل إليه قائلاً له: ما الدِّين؟ فاكتفى رسول الله بالقول: (حُسن الخُلق)، استغرب الرجل من كلام رسول الله (صلى الله عليه وآله) عن الدِّين، وظنّ أنّ الرسول لم يسمعه جيّداً، فأتاه عن يمينه، وقال: يا رسول الله، ما الدِّين؟ قال (صلى الله عليه وآله): (حُسن الخُلق)، فعاد وكرَّر السؤال، فقال له: (حُسن الخُلق) (بحار الأنوار: ۲۸/ ۳۹۳).

إذاً، حتى يكون الإنسان صاحب دين، لابد أن تحكم الأخلاق سلوكه مع ربه، بأن يحسن أخلاقه مع ربه، فلا يبادل إحسانه بإساءة، وعطاءه بالتقصير، وأن يحسن أخلاقه مع نفسه، فلا يسيء إليها في أمر دنياها وآخرها، وأن يكون خيراً للناس جيعاً؛ مَن يلتقى معهم ومَن يختلف.

وهذا لا يعني أن يتنكّر الإنسان لعقيدته أو لعباداته وألا يبالي وهذا لا يعني أن يتنكّر الإنسان لعقيدته أو لعباداته وألا يبالي بها، فهي لها موقعها الأساس، لكن عليه أن يعتبر أنّها لا تؤدّي دورها، إلا عندما تعزّز البناء الأخلاقي للإنسان القائم بها، فلا خير لصلاةٍ أو صيامٍ أو حجّ أو أيّ أعمال عبادية أُخرى، إن لم تنعكس خيراً على سلوك الإنسان، وهذا ما عبر عنه

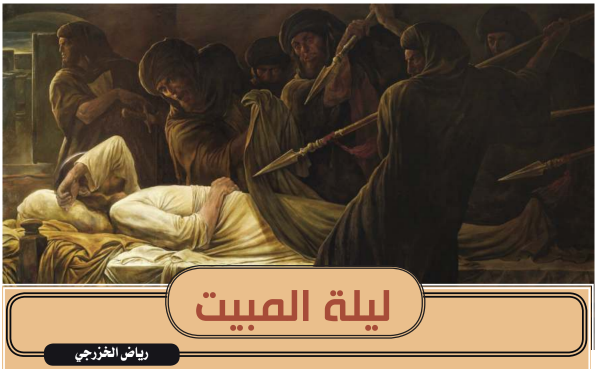
رسول الله (صلى الله عليه وآله) بكل وضوح، فهو عندما قيل له إنّ هناك امرأةً تقوم الليل وتصوم النهار، لكنّها بذيئة اللسان تؤذي جيرانها وتغتاب، قال: (لا خيرَ فيها، هي من أهل النارِ (كنز العمال: ٣/ ١٦).

وفي الحديث: (لا تنظروا إلى طول ركوع الرجل وسجوده، فإن ذلك شيء اعتاده، فلو تركه استوحش لذلك، ولكن انظروا إلى صدق حديثه وأداء أمانته).

وفي الاتجاه المقابل، حذرت الأحاديث من سوء الخلق، ففي الحديث: (خصلتان لا تجتمعان في مؤمن: البخل، وسوء الخلق)، (الخُلق السيِّع يُفسد الإيان كما يُفسد الخلق العسل)، و(سوء الخُلق ذنب لا يُغفر)، وقد أشارت الأحاديث إلى الموقع الذي يبلغه العبد إن هو نَعِم بحُسن الخُلق، ففي الحديث: (أكمل المؤمنين إياناً أحسنهم خُلُقاً). وفي حديث آخر: (إنّ العبد ليبلغ بحسن خلقه عظيم درجات الآخرة وشرف المنازل، وإنّه لضعيف العبادة)، (أي لا يعمل المستحبّات). قد الذم (صلى الله علمه وآله) هذا المنهج، عندما جعل قد الذم عندما جعل

قد التزم (صلى الله عليه وآله) هذا المنهج، عندما جعل الأخلاق ومكارمها هي مقياس القرب منه أو البعد، لا العبادة ولا العلم ولا الجاه ولا المال، ولا أيّ قيمة أُخرى، ولا أيّ شيء آخر، رغم أهميّة كلّ هذه العناوين، فقال (صلى الله عليه وآله): (إنّ أحبّكم إليّ أحاسنكم أخلاقاً، الموطؤون أكنافاً، الذين يألفون ويؤلفون).





القرآن الكريم يشتمل على آيات كثيرة تتحدثُ عن مكانة وشخصية أمير المؤمنين(عليه السلام) العقائدية والتاريخية وتبين مكانة هذه الشخصية الفذة وتأثيرها في بناء هيكل الدولة الإسلامية بقيادة الرسول الأعظم(صلى الله عليه وآله)، ولا يسعنا في هذه المقالة المقتضبة أن نسلط الضوء على جميع الآيات القرآنية التي جاءت في هذا السياق، ولكن بإمكاننا أن نسلط الضوء على الجوانب العقدية والتاريخية في الآية الكريمة والتي تُعرف بآية المبيت، حيث قال الله عز وجل: {وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِي نَفْسَهُ الْبَيْعَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَاللَّه رَءُوفُ بالْعِبَادِ}(البقرة: 207)

عليه وآله).

أمَّا لو تحدثنا عن هذه الآية في بعدها التاريخي فعلى المنصفين من المهتمين بهذا المجال سواء من المسلمين أو غيرهم أن يقفوا ملياً عند مضامينها ومعانيها، فمَنْ من البشرية لا يعرف عليَّ بن أبي طالب بتاريخه الناصع والذى شهد له الأعداء قبل الأصدقاء في تضحياته وبطولاته وعلمه وورعه و تقواه وتنمره في ذات الله، فلا يمكن لمؤرخ غيور يحمل ضميراً حيا أن يتجاوز هذه الآية أو أمثالها فهنا تعطينا هذه الآية أروع مثالِ تاريخيِّ على عظمة هذا الرجل وقوة إيهانه وهو القائل: (لو كُشف لي الغطاء ما ازددت يقيناً) (منتهى المطالب: ٣/ ٤٤) وماذا عساني أن أتكلم عن هذه الآية أو غيرها من الآيات الكريمات التي نزلت في حق هذا الرجل، وقد أكد القرآن قبل غيره والرسول الأعظم (صلى الله عليه وآله) الكثير من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية الشريفة التي تعطينا الدليل الواضح والصراط المستقيم وتقطع الطريق أمام المنافقين والمتخبطين في غيهم والذين يحاولون إنكار عظمة هذه الشخصية، فضلاً عن مئات بل آلاف الكتب والمصادر والمراجع التي ألَّفت في بيان أبعاد هذه الشخصية العلمية والعقائدية والاجتماعية والإيمانية وغيرها من الأبعاد التي لازالت البشرية عاجزة عن الإحاطة مها. هذه الآية فيها تفسير خاص وهناك تفسير عام، أمّا التفسير الخاص فهي تشير لأمر مهم ومنعطف خطير في تاريخ الرسالة الإسلامية وقصتها معروفة لدى القاصي والداني فحينها أراد الرسول الأكرم (صلى الله عليه وآله) أن يهاجر أمر أميرَ المؤمنين(عليه السلام) بالمبيت في فراشه، فقال له على بن أبي طالب (عليه السلام) وهل تسلم يا رسول الله؟ قال: نعم، قال فداك نفسي، تبين لنا هذه الآية أهمية الطاعة لرسول الله (صلى الله عليه وآله) وإن كان الأمر يؤدي إلى الموت؛ فقد كان أميرُ المؤمنين(عليه السلام) موطناً نفسه على ذلك مهم كانت النتائج؛ لأنَّه يعتقد جازماً أنَّ هذا الأمر فيه نجاة رسول الله(صلى الله عليه وآله) وبنجاته نجاة هذا الدين، فقد باع الإمام (عليه السلام) نفسه حسب نص الآية ليشتري مرضاة الله، ونقرأ في آية أخِرى: (وِعَدُ اللهُّ المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتِ عَدْنٍ وَرَضْوَانٌ مِّنَ اللهُ َّأَكْبَرُ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ)(التوبة:٧٧).

أمّا المعنى العام من هذه الآية فهو أنّ كل مؤمن يبيع نفسه من أجل هذا الدين ومبادئه الحقة ابتغاء مرضاة الله فهو فائز فوزاً عظيها، والأمثلة على ذلك كثيرة. أما سبب نزول الآية مدار البحث فهو مبيت أمير المؤمنين(عليه السلام) في فراش رسول الله(صلى الله المؤمنين(عليه السلام) في فراش رسول الله(صلى الله





## دور السيدة خديجة في الدفاع عن الإسلام والرسول (الثينية)

د. كاظم صيهود النصيري

تعتبر أم المؤمنين خديجة (عليها السلام) المؤازرة الأولى والمدافعة بقوّة ووعى عن الرسول (صلى الله عليه وآله) والرسالة، حيث قدمت كل غال ونفيس في هذا الطريق فعوّضها الله بأن حباها الكوثر فاطمة الزهراء (عليها السلام)ً.

ولا يخفي أن الأم هي أساس المجتمع وعموده الفقري وقد كان لها نصيب ودور مشرف فلم يقتصر على الشؤون العقائدية والسياسية فحسب وإنما في معظم نواحي الحياة الاجتماعية، ذلك أنها شاركت الرجل وخاضت معه في ميادين الكفاح ومقارعة الظلم والطغيان في أحلك الظروف وأعظمها محنةً وبلاءً.

فأم المؤمنين خديجة من أهم العناصر

في إقامة الإسلام وبناء هيكله في أيام

محنته لا من جهة بذلها بسخاء لثرائها

العريض في نشر الإسلام فحسب، وإنما

لما قامت به من دور إيجابي فكانت تهوّن

عليه (صلى الله عليه وآله) آلامه وتبعث

في نفسه الجد والنشاط في الاستمرار

بدعوته وأداء رسالة ربّه، مضافاً لما

كانت تعانيه من استهزاء واستخفاف

الأرض.

مواقف السيدات في مناهضة الطغاة وأئمة الجور، وإنه من الظلم للمرأة عدم الاشادة بمواقفها البطولية الخالدة

الإنسانية.

وقد سجل التاريخ بفخر واعتزاز بعض لأن ذلك يتجافى مع أبسط الحقوق

ويكفى المرأة سموأ كخديجة نموذجأ أنَّها كانت سنداً للرسول الأكرم محمد (صلَّى الله عليه وآله) الذي رفع كلمة الله في الأرض وقهر قوى الشرك وطغاة

من قومها نساءً ورجالاً، من زواجها بالنبي (صلى الله عليه وآله) ومناصرتها له (صلَّى الله عليه وآله) وبقيت كالجبل الأشم لم يثنها عن عزمها أي معتدٍ أثيم في نصرة الاسلام ومساندة النبي (صلَّى الله عليه وآله). ذلك أنها اعتنقت الإسلام وآمنت بقيمه وأهدافه عن وعي وأصالة وفكر وعمق، وهي أول من استجاب لنداء السماء وأخلص لدينه كأعظم ما يكون الاخلاص.



### مواقف رسالية متميزة:

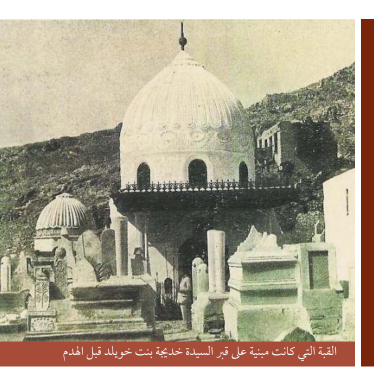
تعتبر خديجة (عليها السلام) من أهم رموز الإسلام الذين ساهموا في إقامة صروحه وتوطيد أركانه، لدورها المتميز بنشر الإسلام وفي أحلك الظروف وأشدها محنة وبلاءً، عندما أجمعت قريش على محاربة الإسلام وإخماد نوره ولم يكن للنبي (صلّى اللهُ عليه وآله) معين ولا ناصر سوى أبي طالب والسيدة خديجة (عليهم السلام)، وقد عانت (عليها السلام) مثل ما عاناه النبي (صلّى الله عليه وآله) من ضروب المحن والخطوب وتنكرت لها قريش وهجرها نسوتهم، كما قوبلت بمرارة القول والسبّ، لكنها خَلُدت إلى الصبر وتحمّلت في سبيل الإسلام الكثير من الآلام والخطوب مبتغية الأجر من الله تعالى وانقاذ المجتمع من خرافات الجاهلية إلى دين ينعم في ظلاله الإنسان بالعدل والحق.

لقد وهبت (عليها السلام) جميع ما تملك من الأموال المنقولة وغيرها للنبي (صلّى الله عليه وآله) وأمرت (ميسرة) بإذاعة ذلك في أوساط قريش، وأنفق النبي (صلّى الله عليه وآله) جميع أموال خديجة على شؤون التبليغ الرسالي، وكان من أملاكها (عليها السلام) سوق بناحية مكة كان العرب يشترون منه وقد اشتراه حكيم لعمته خديجة فوهبته للنبي (صلّى الله عليه وآله)، قال فوهبته للنبي (صلّى الله عليه وآله)، قال نساء أهل الجنة خديجة بنت خويلد وفاطمة بن محمد، ومريم بنت عمران وآسية بنت مزاحم) (ذخائر العقبى:

### شعب أبي طالب:

وعندما فرض القرشيون الإقامة الجبرية على النبي (صلّى الله عليه وآله) ومن معه وتطبيق بنود مقررات الصحيفة عليهم، حتى أنهم عانوا أقسى ألوان الاضطهاد والضيق بعد أن مكثوا في الشِعب ما يزيد على سنتين أو ثلاث سنين لكن أم المؤمنين خديجة (عليها السلام) أمدّتهم بجميع ما يحتاجون إليه

تعتبر أم المؤمنين خديجة (عليها السلام) من أهم رموز الاسلام الذين ساهموا في إقامة صروحه وتوطيد أركانه، لدورها المتميز بنشر الإسلام في أحلك الظروف وأشدها محنة وبلاء..



حتى نفد ما عندها من أموالها، فيا أعظم إحسانها على الإسلام والمسلمين، وشاء الله أن ينقذهم مما هم فيه من المحنة وينجيهم من هذا البلاء العظيم فسلط الله الإرضة على الصحيفة فأتت عليها وتركت اسم الله تعالى لم تلتهمه.

وعلى أي حال فقد خرج النبي (صلّى الله عليه وآله) من الشِعْب بقوة وعزم راسخ تؤيده وتسانده أم المؤمنين خديجة وعمه أبو طالب (عليهما السلام).

وعمه ابو طالب (عليها السلام). لقد وقفت خديجة (عليها السلام) مناصرة له (صلّى الله عليه وآله) في أيام غربته ومحنته وتكالب قبائل قريش على مناهضته وإطفاء نوره وكان بذلها لأموالها بسخاء له الأثر الكبير في دعم الدعوة الإسلامية، وذكر اليعقوبي: أن خديجة أنفقت جميع ما عندها حين كانوا في الشِعْب حتى صارت مثلاً للفَقْر والفاقة.

## تخفيف معاناة الرسول (صلّى الله عليه وآله):

وعندما دعا (صلّى الله عليه وآله) إلى عبادة الله تعالى وتدمير الأوثان والأصنام ثارت عليه طغاة قريش وقابلته بمنتهى الصرامة والقسوة ولم يكن هناك من يشد أزره ويخفف عنه آلامه سوى الإمام علي بن أبي طالب

والسيدة خديجة (عليهم السلام)، فقد روي أن رسول الله كان لا يسمع شيئاً يكرهه ممن يحقد عليه ويكذّبه فيحزنه إلا فرجه الله تعالى عنه بخديجة إذا رجع إليها فكانت تخفف عنه وتصدّقه وتهوّن عليه أمر الناس وتُعينه على احتمال أثقال الحياة وما زالت على ذلك حتى لحقت بربها.

هكذا كانت خديجة في رعايتها للنبي (صلّى الله عليه وآله) وحنانها وعطفها عليه، فكانت تخفف عليه ما يلقاه من الاعتداء والسخرية والاستهزاء من وحوش قريش وسفلتها الذين نصبوا له العداوة والبغضاء.

إن من ألطاف الله تعالى على عبده ورسوله محمد (صلّى الله عليه وآله) أنْ مَنَ عليه بهذه الفاضلة الزكية التي آمنت بالله تعالى وحده وصدقت رسوله في وقت كانت مكة تعجّ بالكفر والإلحاد وعبادة الأصنام والأوثان فسخرت جميع إمكاناتها وقدراتها لنشر الإسلام واشاعته بين الناس والدفاع عن الرسول (صلّى الله عليه وآله).

وقد شكر الله تعالى مساعيها فأرسل اليها تحيةً وسلاماً على لسان رسوله (صلّى الله عليه وآله)، كما بشّرها النبي (صلّى الله عليه وآله) بأن لها بيتاً في الجنة من قصب لا صخب فيه ولا نصب.



رحمة الله إلى العباد كافة.. من سلسلة النور الإلهي الممتدة إلى ما شاء الله تبارك وتعالى.. من هاد إلى هاد نوره الذي تلاشت عند أعتابه الظلمات.. فقدح الوجود بالآفاق الرحبة لسبل الصلاح والإصلاح، وأبصر الألباب والأفئدة طريق الحق والنجاح الحقيقي، ومعالم الحياة الحرة الكريمة، حجة الله الإمام جعفر الصادق صادق القول والفعل.. وضح سبل الفلاح وعلة الوجود من خلقهم.. بنى وأرسى القواعد لمولد الدولة الإسلامية المتكاملة إلى يوم الدين، خليفة الله والرائد للبشرية والمنقذ والمثل الأعلى لقيم الحق والعدل.. كالماء أينما حل انبت سبلا الى الحق..

## الإمام جعفر الصادق 🚉

## صادق القول والفعل

### حمود الصراف

إن الوجود البشري ينحني إجلالاً له لما قدمه في الأصعدة كافة ويدين بحضارته فهو منار الهدى ومصباح الدين الذي انتشر في عصره الإسلام بأصقاع المعمورة، وتخرجت من مدارسه الرواة والمحدثون والمتكلمون من العامة والخاصة، استقى منه العلم أربعة آلاف أو أكثر مع وفرة العلماء في عصره لما يحمل من العلوم والعطاء الثر في العلوم كافة.

قال عمر بن أبي المقدام في أول مرة دخلت عليه سمعته يقول: (تعلموا الصدق قبل الحديث)(الكافي: ٢/ ١٠٤)، وفي إشارته (عليه السلام) إلى طلب العلم وما أكثر قوله في هذا المجال فتارة يقول: (لست أحب أن أرى الشاب منكم إلا غادياً في حالين، إما عالماً أو متعلماً، فإن لم يفعل يفرط، وإن فرط ضيّع، وإن ضيع أثم) (ميزان الحكمة: ٢/ ١٠١١). وفي الفقه قال الإمام الصادق (عليه السلام): (حديث في حلال وحرام تأخذه من صادق خير من الدنيا وما فيها من ذهب وفضة) (البحار: ١/ ٢١٤) وقال (عليه السلام) أيضا: (لا يشغلنك طلب دنياك عن طلب دينك فإن طالب الدنيا ربها أدرك وربها فاته فهلك بها فاته منها) (جامع السعادات:

ولد إمامنا الصادق (عليه السلام) في السابع عشر من ربيع الأول سنة ٨٣ هـ على قول أو في غرة رجب، تلقى من أبيه الباقر (عليه السلام) ما وعاه قلبه وقرأ كل ما حوته كتبه واستمد فؤاده من علوم جده (صلى الله عليه وآله) ليكن مثلاً سامياً وقائداً لترسيخ دعوة جده المصطفى (صلى الله عليه وآله) وقد قال في مدحه أحد الشعراء:

أنت يا جعفر فوق الــــ مدح والمـدح عناء إنها الإشـــراق أرض ولهم أنت ســاء جاز حـــد المدح من قد ولدته الأنبياء

### نشر علوم أهل البيت:

سنحت له فرصة في بث ونشر علوم أهل البيت (عليهم السلام) وذلك لطول الفترة التي عاشها، وهي فترة وفسحة من العمل مرت على بني هاشم لم تمر على غيره من الأئمة (عليهم السلام)، فلم يتفق له على الأكثر ما كان يحول دون آبائه وأبنائه من الجهر بمعارفهم بالتضييق عليهم، ومنع الناس عنهم ومنعهم عن الناس من ملوك أيامهم، وإن أيامه (عليه السلام) كانت أيام علم وفقه وكلام ومناظرة وحديث





ورواية وآراء مذاهب..

وهذه فرصة جديرة يبث العالم فيها علمه ليقمع بذلك الأباطيل والأضاليل ويبطل الأراء والأهواء ويبصر الناس وينشر الحقيقة، والإمام (عليه السلام) له من الحجج البالغة التي أظهر فيها الحق وقطع فيها العذر لأنها من نواحي حياته العلمية المليئة بالعضات والدروس والعبر لا يستغنى المسلم

وكانت نقلته نقلة نوعية بالمجتمع الإسلامي آنذاك فقّه الناس وهداهم إلى أصول العلوم وسبله فكلامه (عليه السلام) لا تلم به صحائف.. وما أكثر أصوله وفروعه من خطب وعضات ووصايا وحكم، فإن بها رواء الظمآن وحياة النفس وتبصرة الفؤاد فهو سبيل من سبل النجاة والهداية والوصول إلى رضا الله تبارك وتعالى، كما روي عنه عن آبائه عن أمير المؤمنين (عليه السلام) عن الرسول الأكرم (صلى الله عليه واله): (مثل أهل بيتي مثل سفينة نوح من ركبها نجي ومن تخلف عنها هلك)(شرح أصول الكافي:٦/ ٢٦٦).

### جامعة أهل البيت (عليهم السلام) العلمية والإسلامية

الكل يعلم ويرى أن الإمام الصادق (عليه السلام) سليل النبوة ومن الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا، قال عنه الإمام الباقر (عليه السلام) (هذا خير البرية)، وقال عنه مالك بن أنس: (ما رأت عين ولا سمعت أذن ولا خطر على قلب بشر أفضل من جعفر بن محمد الصادق علما وعبادة

طوّر الامام جعفر الصادق (عليه السلام) ما أسس أبوه الباقر (عليه السلام) ونشر العلم في أفاق أوسع لتمتد في رحاب المعمورة وكان رواد مدرسته من مختلف الطوائف والملل فهي منفتحة لم تكن منغلقة، وكذلك انفتحت على مختلف فروع المعرفة الإسلامية والإنسانية، وهي ذات منهج سليم اعتمدت الفكر والتعمق والأصالة ونمو الكفاءات العلمية، والتوعية الدينية للناس..

اتسعت هذه المدرسة وكان لها فروع في الكوفة والبصرة ومصر.. وقد اتسمت بأنها مرتبطة بمصدري التشريع والمعرفة إلا وهما القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة.

### المدرسة العلمية -

قد اتسّعت الحركة العلمية في أيام الإمام الصادق (عليه السلام) حيث تزعَّمَ الحركة الفكرية والعلمية مع ما لاقاه من الأذى وما شاهده من الظلم تجاه أهل بيته وسائر العلويين فكان (عليه السلام) الذروة العليا في علم الفقه حيث أتيحت له بعض الفرص لإظهار هذا العلم حيث لم تحصل مثلها لغيره من الأئمة (عليهم السلام) فتربّى على يديه جمع غفير من الفقهاء الإماميين فضلاً عن فقهاء المذاهب الإسلامية الأربعة، كما تربّى على يدى إمامنا الصادق (عليه السلام) جماعة امتازوا وتميّزوا في علم الكلام وتفوّقوا على من سواهم. هذا ولم ينحصر الدور القيادي للإمام الصادق (عليه السلام) في علمي الفقه والكلام بل شمل مختلف العلوم كالتفسير والسيرة وآداب اللغة والعلوم الغريبة أوكان له تلاميذ مختصون بهذه العلوم.

يعتبر الإمام الصادق أول من أسس المدارس الفلسفية المشهورة في الإسلام التي كان يحضرها الفلاسفة وطلاب الفلسفة من كل حدب وصوب، وقد تناولت بحوثه جميع الفنون العلمية منها العقلية والنقلية ومذاهب الكلام وألوان الآداب العامة، وضروب الثقافة العالية لتفسير القران الكريم، وعلم الطب والكيمياء وعلم النبات وغيرها من العلوم التي لها الأثر في التقدم الاجتماعي.

أما من جانب الدعاء فالنظر في أدعيته (عليه السلام) والتي هي قبس من نور الإسلام ومشاعل مضيئة من هدي القرآن وهي ضرب من ضروب العبادة فهي من أنجع الوسائل التربوية في إقامة الأخلاق وتهذيب الطباع وقد شملت جميع أعماله فلم يقم بأي عمل إلا وشفعه بالدعاء والتضرع إلى الله تعالى وكان مشغولاً (عليه السلام) بذكر الله تبارك وتعالى في جميع أوقاته والإنابة إليه.





قال الإمام الحسن بن علي العسكري (عليهما السلام) لابي هاشم الجعفري: «يا أبا هاشم سيأتي زمان على الناس وجوههم ضاحكة، مستبشرة، وقلوبهم مظلمة منكدرة، السُّنة فيهم بدعة، والبدعة فيهم سُنَّة، المؤمن بينهم محقّر والفاسق بينهم موقّر، امراؤهم جاهلون جائرون، وعلماؤهم في أبواب الظلمة سائرون، أغنياؤهم يسرقون زاد الفقراء، وأصاغرهم يتقدّمون على الكبراء، وكل جاهل عندهم خبير وكل محيل عندهم فقير; لا يتميزون بين المخلص والمرتاب، ولا يعرفون الضأن من الذئاب، علماؤهم شرار خلق الله على وجه الأرض، لأنَّهم يميلون الى الفلسفة والتصوف، وأيم الله إنَّهم من أهل العدول والتحرف، يبالغون في حبِّ مخالفينا ويُضلون شيعتنا وموالينا، فإن نالوا منصباً لم يشبعوا من الثراء، وإن خذِلوا عبدوا الله على الرياء، ألا إنَّهم قطاع طريق المؤمنين والدعاة إلى نحلة الملحدين، فمن أدركهم فليحذرهم وليصن دينه وإيمانه. (الفصول التامّة في هداية العامّة عن الشيخ المفيد مسنداً، وفي الأنوار النعمانية: 2 / 293، وكذا في ذرائع البيان في عوارض اللسان: 38).

توصيف بمنتهى الدقة لحكمة للإمام الحسن بن على العسكرى (عليهما السلام) ونحن نعيش هذه الأيام ذكرى استشهاده المؤلم، لما تعيشه الأمة الإسلامية في عصرنا الحاضر بالتفصيل واضعاً الأصبع على الجراح التي يعانيها المسلمون، وما ابتليت به شعوبنا من حكام فراعنة وأنظمة ديكتاتورية ودعاة متزلفين مزورين للحقيقة، باعوا دينهم بدنياهم وحرفوا الحق عن موقعه يعيدون لنا تاريخ أسلافهم الذين ما برحوا أن انقلبوا على أعقابهم رافعين سيف الجاهلية وسطوة القوى على الضعيف، وجسد رسول الله (صلى الله عليه وآله) لا يزال لم يوارَ الثرى فهجموا على دار الوحى والتنزيل وأحرقوا الباب التي كان جبرائيل (عليه السلام) يقف عندها حتى يؤذن له بالدخول لإبلاغ رسالات رب العالمين.

### التصدي لطغاة عصره:

قام الإمام الحسن العسكري (عليه السلام) خلال عمره الشريف القصير الذي لم يتجاوز الـ(٢٨) عماماً، بمسؤولية سياوية كبيرة في تصديه للطغاة والفراعنة وأئمة الزيف والتزوير والانحراف الذين يعبثون بعقائد الناس، إلى جانب الشق الأهم من تلك المسؤولية وهو العمل على

# الإمام الحسن العسكري عليه التصدي والإعداد

جميل ظاهري



إعداد الأمة الإسلامية لعصر الغيبة والظهور ذلك العصر الذي بشرت به جميع الأديان الساوية وتحدث عنه جميع أنبيآء ورسل رب العالمين خاصة أولي العزم منهم (عليهم السلام أجمعين). فترة إمامة الإمام الحسن العسكري كانت خمس سنوات وثمانية أشهر وخمسة أيام (٢٥٤-٢٦٠هـ. ق)، واجه خلالها أكثر حكام بنى العباس قساوة وظلماً وطغياناً وتعرض (عليه السلام)مرارا للأذي من طغاتهم، المعتز العباسي والمهتد والمعتمد العباسي، فكانت شهادة الإمام (عليه السلام) في أوائل حكم هذا الطاغية اللعين؛ حيث كانوا يتخوفون مما بلغهم من كون الإمام الحجة المهدى (عجل الله تعالى فرجه الشريف) منه، لذا حبسوه (عليه السلام) عدة مرات وحاولوا قتله فكان ينجو من محاولاتهم.

قيادة الأمة سياسيا وعقائديا: أكد الدين الإسلامي الحنيف على وجوب أن تكون قيادة الأمة وسيرتها السياسية والعقائدية من مهام الأثمة المعصومين (عليهم السلام)، أولئك الذين بشر بهم خاتم الرسل محمد (صلى الله عليه وآله) بقوله «يكون من بعدى

إثنا عشر أميراً، كلهم من قريش»- رواه البخاري: في الجزء الرابع في كتاب الأحكام في باب جعله قبل باب إخراج الخصوم، (أهل الريب من البيوت بعد المعرفة: ١٧٥)، والترمذي: (٢/ ٤٥). اتَّخذ أئمة الهدى الذين انتخبوا لهداية الأمة من الوصى دون فصل الإمام على بن أبي طالب (عليه السلام) وحتى الإمام الحسن العسكري (عليه السلام)، أساليب مختَلفة لمواجهة الانحرافات التي اجتاحت الأمة وسعوا كثيراً من أجل إحياء القيم الحقيقية للإسلام المحمدي الأصيل وقدموا الغالى والنفيس وتحملوا أشق المعاناة كالملاحقة، والسجون، والقتل، والتنكيل والأسر وغيرها من أجل

انفرد الإمام الحسن العسكري (عليه السلام) دون غيره من الأئمة الميامين (عليهم السلام) من أهل البيت (عليهم السلام أجمعين) في حمله هم قيادة السلمين وإعداد الأمة لعصر الغيبة وإمامة الامام المهدي الموعود (عجل الله تعالى فرجه الشريف) في وقت قصير جداً وظروف بالغة الخطورة والقمع الدموي الذي ينتهجه الحكام الطغاة آنذاك.

شهادته (عليه السلام):

إن الكثير من الكتب الموثقة منها «المناقب» و"مجمع البحرين الطريحي» و"الكافي» و"كشف الغمة» و"حديقة الشيعة» و"بحار الأنوار» وغيرها، تروي كيف أن الطاغية المعتمد العباسي حاول أكثر من مرة قتل أو اغتيال الإمام الحسن العسكري ولكنه لم يفلح حتى تمكن من دس السم إليه (عليه السلام) في السنة الخامسة من حكمه، حيث شقي (عليه السلام) السم في الأول شهر ربيع الأول سنة ٢٦٠ للهجرة، وظل الإمام العسكري (عليه السلام) سبعة أيام يعالج حرارة السم، حتى استشهد في يوم الجمعة الثامن من شهر ربيع الأول ذاته وانتقل الى جوار ربه في

ضجت مدينة "سر من رأى" ضجة عظيمة إثر استشهد الامام العسكري (عليه السلام) وحمل أهلها المحبون والموالون لأهل بيت العصمة والطهارة آنذاك النعش الطاهر بتجليل واهتام بالغين، فأراد "جعفر الكذاب" أن يصلي عليه لكن "ثار الله الموعود" صاحب الطلعة البهية (عجل الله تعالى فرجه الشريف) هو الذي صلى عليه وجهزه، ودفن الإمام الحسن العسكري (عليه السلام) في داره مع أبيه الإمام الحادي (عليه السلام) وراء ظهره.





## الأساليب التربوية الحديثة في فكر الإمام الصّادق (عيكم)

## الثواب والعقاب إنموذجا

### د . سحر ناجي فاضل المشهدي

استعمل الإمام الصادق (عليه السّلام) كافة الأساليب التربوية العديثة وقدم مزايا جديدة لبناء الأسرة بناء تربويا أخلاقيا والتي أعلن الفكر الغربي إيجادها، فنجدُ في وصاياه التربية الإسلامية القرآنية والتي تمثلها رسول الله (صلى الله عليه وآله) في إيصال المعارف الإسلامية في شتى نواحي الحياة من العقائد والعفة والأخلاق والآداب فوظفها توظيفا فاعلاً يتلاءم مع الأهداف التربوية للتعليم الإسلامي''.

وحين قدمت الوفود من أطراف العالم الإسلامي؛ ليلتقوا بصادق أهل البيت (عليهم السلام) ويكسبوا المعارف من مدرسته الكبرى وجدوا عنده كل ما يريدون من أفكار وحلول المسألات؛ ليوجهوها إلى مجتمعاتهم ومنها طريقة الوصايا التي تعدُّ من أرفع وسائل التربية. ومن يتمعن في أفكاره (عليه السلام) يجد أنَّ منهاجه موافق لأحدث مناهج التربية والتعليم في العالم، فقد حوت حوزته اختصاصيين كهشام بن الحكم الذي تخصَّص في المباحث النظرية، وزُرارة ومحمد بن مسلم في المسائل الدينية، وجابر بن حيان الذي تخصَّص في المباخ له الذي المنائل الدينية، وجابر بن حيان الذي تخصَّص في المباخ له المنائل الدينية، وجابر بن حيان الذي المنائل الدينية وأله المنائل الدينية وأله المنائل الدينية وأله والمنائل الدينية وجابر بن حيان الذي المنائل الدينية والمنائل الدينية وأله المنائل الدينية والمنائل المنائل الدينية والمنائل الدي

إن هدف الإمام (عليه السلام) هو بناء الشخصية الإسلامية؛ لتصل إلى مقام التكامل، ومارس دورا كبيرا للتربوي المربي بشكل عملي ووظف أفكاره وأساليبه وطرقه في إطار نظري.

الثواب والعقاب:

من الأساليب التي استعملها الإمام (عليه السلام) بفكره التربوي

النيِّر مبدئي (الثواب والعقاب)، وهما من أركان العملية التربوية؛ فالثواب جزاء حقيقي دنيوي وأخروي للمؤمن ويكون في الخير والشَّر، وهو أخصّ في الخير، والثَّوابُ مِنَ الْأَجْرِ وَاجْزَاءِ أَمْرٌ يُثَابُ إِلَيْهِ<sup>(۱7)</sup>، ويعني «ما يرجع إلى الانسان جزاء أعاله فيسمى ثواباً ويقال في الخير والشَّر والأكثر المتعارف عليه في الخير (أ)، وحثّ عليه يقال في الخير والشَّر والأكثر المتعارف عليه في الخير (أ)، وحثّ عليه القرآن الكريم بقوله تعالى: (فَاتَاهُمُ اللهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الْأَخِرَةِ وَاللهِ يُكِبُ المُحْسِنِينَ) (٥).

أمّا العقاب فمشتق من الْعقب ويعني آخر كل شَيْء وخاتمته والعقبى: الْآخِرَة أُو الْمرجع إِلَى الله، وقد تنبّه الإمام إلى هذا الأسلوب من أساليب التربية المعاصرة وعدّ تطبيقه من أساليب النجاح؛ ففيه ضبط وتوجيه لسلوك المتعلم، وكثر في وصاياه المتعددة، ومنها قوله لابن جندب: يا ابن جندب، يهلك المتّكل على عمله، ولا ينجو المجتري على الذنوب برحمة الله، قال: فمن ينجو؟ قال: الذين هم بين الخوف والرجاء كأن قلوبهم في مخلب طائر، شوقاً إلى الثواب وخوفاً من العذاب»(٢).

فالنجّاة للصّفوة المخلصة وشبّه مكان قلوبهم بأنّها متزلزلة غير ثابتة بموقع معين من شدة حرصهم في التعلق بمكان (مخلب طائر) وهو تشبيه بليغ؛ لأنّ هذا المكان أشبه ما يكون بالهاوية ففي أقل تحريك يسقط وهو حالهم في تحقيق الثواب، وفي هذا دليل على انّ التربية الإسلامية تختلف عن غيرها من النظم التربوية في إعداد الإنسان للحياة الدنيا والآخرة (٧٠).

إنّ الإمام الصادق (عليه السلام) يرى بأن عملية التربية تستمر إلى نهاية حياة الإنسان وأنّها لن تتوقف، فتربية الأخلاق وتقويم السلوك وتنمية مشاعر الخير في النفس الإنسانية عملية تستمر بامتداد عمره.

### الهوامش:

١. ظ : الفكر التربوي الإسلامي عند الإمام الصادق : ١٢٨.

٢. تذكرة الخواص :١٩٢.

٣. ظ: مقاييس اللغة (مادة ثوب): ١ / ٣٩٤.

٤. ظ: المفردات: ١٠٨.

٥. سورة آل عمران/ ١٤٨.

٦. ظ: الإمام الصّادق علم و عقيدة: رمضان لاوند: ١٤٧.

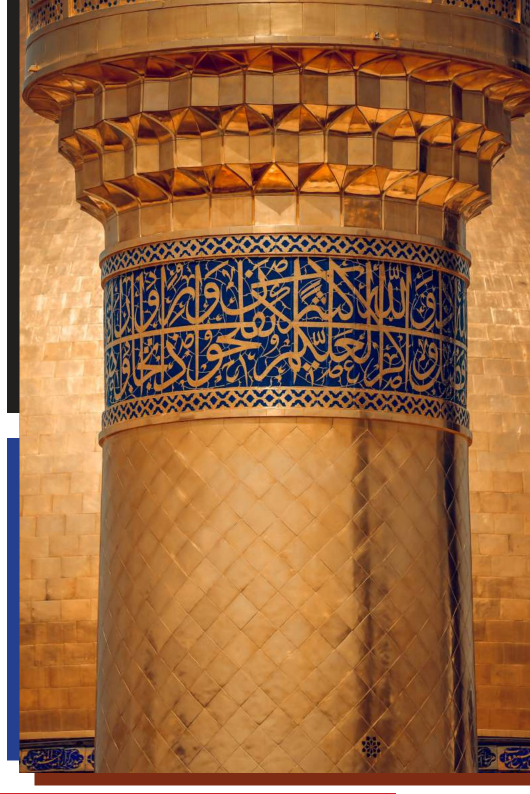
٧. ظ: الفكر التربوي عند الإمام الصادق: ١٤.

أميرالؤمنين على بن أبي طالب (عليه السلام) على نسان أعدائه

أركان الجتمع الإنسائي السوي في العهد العلوي البارك







من المعلوم أن الاهتمام بالمزارات الشريفة وتشييد الأضرحة المقدسة للأولياء المنتجبين الذين هم أسمى وأشرف الكائنات هو للإبقاء على آثارهم وذكراهم وتراثهم وعتباتهم الزاكية، فالإرادة الربّانية هي التي اصطفتهم لهداية البرية واختارتهم أمناءً على الرسالة، فقد ثبت اصطفاء الله تعالى إياهم بالبينات الواضحة والحجج البالغة، فشاء الله تعالى أن تكون بقاعهم من البقاع المعظمة عنده وعند المؤمنين، ووسيلة من وسائل الشفاعة والوصول للمقامات العالية. إن اللجوء إليهم من مظاهر علقة المؤمن مع الخالق العظيم (جلُّ شأنه)، ووصلهم أعظم شعائر القرب منه، وفيه آثار روحية ودينية لعظمة المعصومين (عليهم السلام) في النفوس

### فاروق ابو العبرة

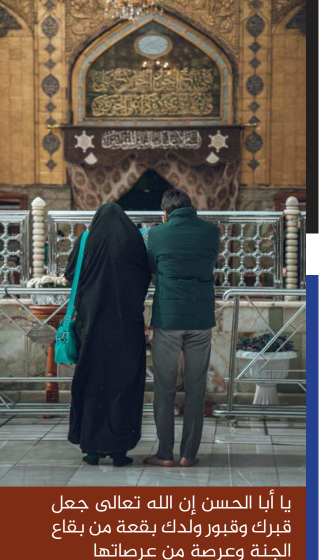
### زيارة البقعة الطاهرة:

طالما كان رسول الله (صلى الله عليه وآله) يُذكّر بالبقعة التي سيُدفن فيها أمير المؤمنين والأئمة (عليه السلام)، ويؤكد أهمية زيارة مراقدهم المقدسة بقوله: (وإن الله جعل قلوب نجباء من خلقه وصفوة من عباده تحن إليكم، وتحتمل المذلة والأذى فيكم فيعمرون قبوركم، ويكثرون زيارتها تقربا منهم إلى الله، ومودة منهم

لرسوله، أولئك يا على المخصوصون بشفاعتی، والواردون حوضی، وهم زواري غداً في الجنة، يا على من عمر قبوركم وتعاهدها فكأنها أعان سليهان بن داود على بناء بيت المقدس، ومن زار قبوركم عدل ذلك له ثواب سبعين حجة بعد حجة الإسلام، وخرج من ذنوبه حتى يرجع من زيارتكم كيوم ولدته أمه)(١)، فثمة أسرار مودعة في ثرى صرح هذه التربة الزكية المباركة

التي كانت مسرحاً منذ الأزل لحركة أنبياء وأولياء كثر إضافة لانتقال أرواح المؤمنين إليها، فالمسلمون في مساراتهم التربوية والعبادية تسري إليهم الرحمة والألطاف عند مراقد الأئمة والأولياء، وتتجلى البركات لمن يتولاهم ويسير على خطاهم ونهجهم، ويتعهد زيارة قبورهم المطهرة.

وتعالت حكمة الباري عز وجل عند اختياره أحداً لأغراضه، دون أن



صاحب الحاجة لغرض قضائها يعمد إلى باب مُضيّفه، أو إلى داره فيشد نفسه إليها ويقبل عتبته (۱۱)، وأضرحة الأئمة النجباء من أهل بيت النبوة (عليه السلام) هي الأرفع والأولى بتقبيل أعتابهم، وأحق من غيرهم بهذا التكريم، لكونهم أبواب الله عزّ وجل، إذ قال تعالى: (في بيوت أذن الله أن ترفع والأصال) وولذكر فيها اسمه يسبح له فيها بالغدو والأصال) (۷۰).

أما كلمة (المقدسة) ففي دلالتها اللغوية تفيد التنزيه والتطهير عن النواقص والعيوب، اشتقاقاً من اسمه تعالى (القدوس) أي الطاهر، أو المبارك (١٠) ومنه الأرض المقدسة لطهارتها من الشرك بقوله تعالى: (يَا قَوْم ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقدَّسَةَ)(١٩)، وقوله تعالى: (فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ المُقَدَّسِ طُوًى)(١٠).

### حقيقة موقع القبر:

في اليوم الحادي والعشرين من شهر رمضان عام (٤٠هـ) رحل إمام الأمة على بن أبي طالب (عليه السلام) عن الدُّنيا شهيداً، على يد أشقى الأولين والآخرين (عبد الرحمن بن ملجم المرادي) لعنه الله، حين ضربه بالسيف على أم رأسه وهو ساجد يصلي في محراب مسجد الكوفة في فجر التاسع عشر من الشهر نفسه، وما أن أحس بحرارة لذعة السيف قال: فزت ورب الكعبة، وحُمل جثمانه المطهّر ليلاً من مدينة الكوفة إلى مرتفع الظهر (أرض الغري)، تنفيذاً لوصيته (عليه السلام)؛ ليدفن فيها سرّاً في البقعة التي ضمّت جسدي نبيي الله آدم، ونوح (عليهما السلام)، وكان إلى جوارهما بمسافة قريبة جداً قبرا نبيي الله هود، وصالح (عليهما السلام)، وظل القبر مخفياً طوال أكثر من تسعين عام ابتداءً من يوم دفنه، والسبب في سرية الدفن للحق الذي أقامه الإمام على (عليه السلام) في مسيرته الجهادية، إذ لم يكن يداهن في دين الله حين الدعوة إليه، فتولدت أحقاد في نفوس المنافقين والمتطرفين، عند قتله آبائهم المشركين فصاروا له أعداءً، فمن هنا أوصى (عليه السلام) أولاده أن يُخفى موضع

يمدّه بالوسائل والعدد، ويؤكد ذلك حديث رسول الله (صلى الله عليه وآله) بقوله: (يا أبا الحسن إن الله تعالى جعل قبرك وقبور ولدك بقعة من بقاع الجنة وعرصة من عرصاتها)(٢)، وفي هذه الرياض الزاهرة يجد الزائر ضالته من العطاء، وكثيرة هي الإشارات والنصوص التي شدت العقول وندبت إلى التوجه إليهم.

وإن لباب صلة الزائر لمراقد المطهرين نقاط، وأرصدة مضمونة لها تأثيرها في عمق نفسه ووجدانه، وليس عبثاً أن تزحف الملايين لزيارتهم برغم العناء والمشقة الكبيرة في بعض الأحيان لولا أن العقيدة والفطرة التي قادتهم، فالزيارات كنوز إسلامية ثمينة، فالذي يحصل عليه الزائرون من العطاء عند مراقدهم أرفع مما يتصور البعض من عناية الله وعناية المعصوم بهم، وحتى غير المؤمنين حين الارتباط والتأثر بشخصية الإمام (عليه السلام) والتحرك لمرقده المطهّر تصلهم العناية والفيض الإلهي، فيُشمل بها يحمله المقام من نفحات قدسية وتجليات روحية، ولهذا المقام لفتة من رسول الله (صلى الله عليه وآله) كقوله لعلى (عليه السلام): (يا على إن محبيك يفرحون في ثلاثة مواطن عند خروج أنفسهم وأنت هناك تشهدهم، وعند السألة في القبور وأنت هناك تلقنهم، وعند العرض على الله وأنت هناك تعرّفهم)(٣)، وعن الإمام الصادق (عليه السلام) قوله: (إن إلى جانب كوفان قبراً ما أتاه مكروب قط فصلى عنده ركعتين أو أربع ركعات إلا نفس الله عنه كربته وقضى حاجته) (٤)، ولا بد أن نذكر أن المرقد المطهّر في الآونة الأخيرة أطلق عليه اسم (العتبة العلوية المقدسة).

والعتبة في اللغة: هي أسكفة الباب، والأسكفة هي خشبة الباب السفلى أو العليا، وإنها سميت بذلك لارتفاعها عن المكان المطمئن السهل(٥٠).

وفي معناها الاصطلاحي: إنها تطلق على الأبواب والبيوت التي يقصدها بعض ذوي الفاقة أو الحاجة، لطلب العطايا، كأبواب الملوك والأمراء وزعاء العشائر، ويشير الخليلي إلى أن

قبره إلا عن أهل بيته (عليه السلام)، لئلا يُعتدى على الجسد المقدس، ويتبين ذلك في قول الإمام الصادق(عليه السلام): (حذراً من بني مروان، والخوارج أن تحتال في أذاه) (۱۱)، لأجل الأحقاد الكبيرة في نفوس بني أمية، قال ابن الأثير: (كان بنو أمية يسبون أمير المؤمنين على بن أبي طالب يعدد المسلام) إلى أن ولي عمر بن عبد العزيز الخلافة، فترك ذلك، وكتب إلى العال في الآفاق بتركه)(۱۱).

أما التربة التي دُفن فيها (عليه السلام) فهو الذي حدّد فيها موضع قبره الشريف لولديه الحسن والحسين (عليها على سرير، ثم أخرجاني واحملا مؤخر السرير، فإنكما تكفيان مقدمه، ثم آتيا بي الغريين فإنكما ستريان صخرة بيضاء فاحتفروا فيها فإنكما ستجدان فيها ساجة فادفناني فيها) "١١".

ويُذكر أن السّاجة كان مكتوب فيها: (هذا قبر ادخره نوح النبي (عليه







السلام) لوصى محمد (صلى الله عليه وآله) قبل الطوفان بسبع مائة عام(١٤)، وهو الموضع الموجود حالياً بين الذكوات البيض وهي بقعة بيضاء تلمع نوراً، والذكوات كانت من الدلالات الشاخصة في أرض النجف، دفن جسد أمير المؤمنين (عليه السلام) بينها (١٥٠)، وروى عن الإمام الصادق (عليه السلام) قوله بخصوص هذه الأرض: (إنها لبقعة من جنة عدن)(١٦)، وقال (عليه السلام): (ميمنة الكوفة روضة من رياض الجنة)(١٧٠)، ويذكر بعد دفن جثمانه المطهّر عُمل بوصيته (عليه السلام)أوتم إخفاء موضع القبر عن الناس تماماً وقال الدميري: (على أول إمام خفى قبره، وإن علياً أوصى أن يخفى قبره لعلمه أن الأمر يصير إلى بني أمية، فلم يأمن أن يمثلوا بقبره)(١٨).

الميه، عدم يامل ال يمتلوا بعبره، وقد عُلم من خلال التاريخ أنّ أعيان الإسلام من عترة مولانا الإمام علي (عليه السلام)، وشيعتهم متفقون على أنّ هذا الضريح الشريف الذي يزوره جميع الموالين هو قبر مولانا أمير المؤمنين (عليه السلام)، لما ظهر من الآيات والآثار والكرامات منه أكثر من أن تحصى، وقد أجمع الناس عليه على اختلاف مذاهبهم (۱۹۱۹)، وإطباق المؤمنين اختلاف مذاهبهم في قضية تعيين مكان خلفاً عن سلف في قضية تعيين مكان الذي كان مستنداً إلى ما دلّنا عليه الأئمة الظاهرون (عليهم السلام)، الذين هم الطاهرون (عليهم السلام)، الذين هم

عمدة لنا في الأُمور الدينية، والدنيوية، وقد أشاروا (عليهم السلام) إلى أنَّ هذا هو موقع مرقده الشريف.

وعلى قول من قال إن كل فقيد أهله أعلم بمحل دفنه، فقد ورد من طُرق العامة والخاصة بإسناد عن عمر بن يزيد أنه قال: رأيت جعفر بن محمد الصادق (عليه السلام) بالغري وسمعته يقول: (هذا قبر أمير المؤمنين)(۲۰)، وبإسناده عن سليهان بن خالد وعن محمد بن مسلم، قالا: مضينا إلى أبي عبد الله(عليه السلام) في الحيرة فجلسنا إليه، وسألناه عن قبر أمير المؤمنين(عليه السلام)، فقال: (إذا خرجتم وجزتم الشوية والقائم، وصرتم من النجف على الشوية والقائم، وصرتم من النجف على علوة أو غلوتين، رأيتم ذكوات بيضاء بينها قبر خرقه السيل، فذاك قبر أمير المؤمنين)(۲۰).

فمن خلال التواتر الذي حصل من أقوال جميع الأئمة (عليه السلام) ثبت لدى المؤرخين أنّ هذا الثرى فيه مرقد الإمام علي بن أبي طالب (عليه السلام)، وما تناقلته الأجيال والقرائن التي صاحبت الحقب الزمنية، وما طرأت من أحداث وأمور البناء والتجديد والعارات التي تعاقبت على المرقد الشريف، بمجموعها دلائل على

وهذه لا تدع مجالاً للشك مطلقاً في بطلان شبهات المغرضين خصوصاً أنها تصدر ممن لا يعتقد بفضل أمير المؤمنين

وبقي القبر الشريف نحفياً عن الناس وبقي القبر الشريف نحفياً عن الناس طوال حكم بني أمية من (سنة ٤٠ هـ إلى الأئمة من أهل البيت (عليهم السلام)، والمخلصين من أتباعهم، الذين كانوا يزورونه سرّاً، وكانوا شديدي الحيطة، والحذر من كشف أسرار الموضع المبارك.

وعن أبي حمزة الثمالي عن موضع زيارته عندما كان برفقة الإمام زين العابدين (عليه السلام) أنه قال: (فسرت في ظل ناقته يحدثني حتى أتينا الغريين [وهي بقعة بيضاء تلمع نوراً] فنزل عن ناقته هذا قبر جدي عليها، وقال: يا أبا حمزة هذا قبر جدي علي بن أبي طالب (عليه السلام) ثم زاره بزيارته المعروفة) وإلى يومنا هذا يوجد في ذلك الموقع مقام للإمام زين العابدين (عليه السلام)، في الجهة الغربية للمرقد العلوي المطهّر مكان كان (عليه السلام) يتعهده عندما يأتي من المدينة عن طريق البادية لزيارة عبده أمير المؤمنين (عليه السلام).



لما انتهى عصر دولة بني أمية وطويت

أيامهم وصحائف أعمالهم، وضعف

نشاط الخوارج، تنفس العلويون

الصعداءاً وذهب ما كانوا يحذرونه،

فأخذ الإمام الصادق (عليه السلام)

في تلك الفترة يتردّد على قبر جدّه المولى

أمير المؤمنين (عليه السلام) لزيارته

ومعه خواص الشيعة يؤشّرون على

الموضع ويدلون من يثقون به من الناس

فحدّدوا موضعه تماماً في أرض الغرى

ولعبت الأحاديث الشريفة، ومرويات

الأئمة الأصفياء (عليه السلام) دوراً

كبيراً في دفع الناس للزيارة لفضلها،

بعد أن أصبح القبر معلوماً في تلك

المدة لما استوضحوه من الإمامين

الباقر والصادق (عليهما السلام)، وما

حصل من الانفراج للشيعة، في مرحلة

الانتقال السياسي بين الدولتين، الأموية

والعباسية، وبالأخص أيام حكم أبي

العباس السفاح، لحاجة العباسيين

الكبيرة آنذاك من دعم العلويين لتثبيت

أركان دولتهم، وفعلاً انتقم السفاح من

الأمويين شرّ انتقام، وكانت سياسته مع

العلويين طيبة بعكس سياسة المنصور،

ومحمد المهدى، وموسى الهادى، وهارون، ومن كثرة ما لاقاه أهل البيت

(عليهم السلام) وذراريهم وأتباعهم

من العذاب والجور من العباسيين، فقد

يَا لَيتَ ظُلْمُ بَنِي مَرْ وَان دَامَ لَنَا وَلَيتَ

ويذكر أن الإَمام الصادق (عليه

السلام) في تلك الأيام عند قدومه من

الحجاز لزيارة جدّه، كانت إقامته بين

الكوفة والحيرة، وكان يزور القبر ليلاً،

وينصرف عنه قبل الفجر، ويضع عليه

عُدْلُ بَنِي الْعَبَاسِ فِي الْنَارِ

بين ذكوات بيض (٢٤).

(المعتضد) العباسي سنة (۲۷۹هـ/ ٨٩٢م)(٢٩)، فنالوا شيئاً من الحرية في زيارة قبر أمير المؤمنين (عليه السلام)، إذ قام بالكف عن آل أبي طالب، وترك البحث عن أخبارهم، ولم يمنع الزيارة لقبري الإمامين على والحسين (عليهما السلام)، وترك التعرض لشيعتهم، ودفع الأذي عنهم (٣٠).

> السلام) في الكوفة كثر من يروي عنه في تلك المدة، وكان يرشد أتباعه المقربين إلى القبر حتى بقى المرقد الشريف على الحال الذي تركه الإمام الصادق (عليه السلام)، ولتضييق أبي جعفر المنصور، ومن جاء بعده من سلاطين بنى العباس الخناق، إذ لم تعد زيارة قبر الإمام (عليه السلام) علنية، وإنها عادت سرّية، فاختفى الزائرون وضاع والأمطار والأحجار التي وضعت عليه للإشارة، وبمرور الزمن تحولت إلى

کثیب رملی<sup>(۲۱)</sup>. وعليه إن اظهار القبر الشريف كان على يد الإمام جعفر بن محمد الصادق (عليه السلام)، وأول تشخيص كان من قبله (عليه السلام) سنة ١٤٣هـ، وأما ما ذكر من أن بروز القبر العلوي يعود إلى عصر هارون (١٧٠هـ-١٩٣هـ)، فإنها هو أول من أبرزه للوجود (العلني)، وحوّل الكثيب إلى دكة كبيرة من الحجر الأحمر وسمح للناس بزيارته (عليه السلام)(۲۷)، فأصبحت مدينة النجف الأشرف من ذلك التأريخ مقصداً للزيارة، وربما للسكن والدفن، وبقى الحال إلى أيام حكم المتوكل (٢٣٢هـ/٢٤٧هـ)، إذ تحول الوضع إلى اضطهاد كل من يقوم بالزيارة، وشن حملات عنيفة على العلويين، وأتباعهم، ولم يكتف بذلك بل أقدم على هدم البناء الموضوع على القبر الشريف، وحرث قبر الإمام

دالة في كل مرّة، وفي مدة تواجده (عليه القبر الشريف بفعل الرياح والغبار

الحسين (عليه السلام) أيضاً (٢٨).

وبعد هلاك المتوكل عدل ابنه عن سياسة أبيه، فخف التهديد والتضييق على العلويين وشيعتهم، فأمنوا في عصر

١ - وسائل الشيعة، الحر العاملي: ١٠/ ٢٩٨. ۲- إرشاد القلوب، الديلمي: . 2 2 1 / 7

٣- بحار الأنوار، العلامة المجلسي: ٦/ ٢٠٠. ٤- فرحة الغري، ابن طاووس: ٩٤.

٥- يُنظر: معجم مقاييس اللغة، ابن فارس:٦/ ٥٤.

٦- يُنظر: موسوعة العتبات المقدسة، الخليلي: ١ / ١٤.

٧- سورة النور:٣٦.

٨- يُنظر: الصحاح في اللغة، الجواهري: .78/7

٩ - سورة المائدة: ٢١.

١٠ سورة طه: ١٢.

١١- موسوعة الإمام علي بن أبي طالب (ع)، محمد الريشهري:٧/ ٢٩٣.

١٢ - الكامل في التأريخ، ابن الأثير: ٥/ ٤٢.

١٣ - فرحة الغري، ابن طاووس:٦٦.

١٤ - إرشاد القلوب، الديلمي: ٢/ ٤٣٥.

١٥ - يُنظر: كامل الزيارات، لابن قولويه: ٨١.

١٦ - مجمع البحرين، الطريحي:٦/ ٨٨.

١٧ - تاريخ الكوفة، حسين البراقي: ٢٩.

۱۸- حياة الحيوان الكبرى، كمال الدين دميري:١/ ٧٥.

١٩ - يُنظر: فرحة الغري، ابن طاووس:١٥٢.

٢٠ فرحة الغري، ابن طاووس: ٨٥

٢١- فرحة الغرى، ابن طاووس:١٢٦.

٢٢ - سورة التوبة: ٣٢.

بحار الأنوار، العلامة المجلسي: ٩٧/ ٥٤٥.

٢٤ - يُنظر: نزهة أهل الحرمين، حسن الصدر:

٢٥- مستدركات أعيان الشيعة، حسن الأمين: ٣/ ٩٠٣.

٢٦- يُنظر: فرحة الغرى، ابن طاووس:٦-٧. ٢٧- يُنظر: فرحة الغري، ابن طاووس:١٦.

٢٨ - يُنظر: فرحة الغري، ابن طاووس:١٧.

٢٩- يُنظر: الكامل في التاريخ، ابن الأثير:٥/ ٢٨٧.

٣٠- يُنظر: مروج الذهب، المسعودي: .07/2



تتأسس بنى الدولة على أساس ثلاث ركائز، ويقوم كيان الحكم، وهي الرعية والراعي والقوانين التي تحكمهم، وسنعرض لها من وجهة نظر أمير المؤمنين (عليه السلام) التي استمدها من الفكر المحمدي. وقد وضع الإمام علي (عليه السلام) معايير لهذه المرتكزات استقاها من عمق معرفته بالفكر القرآني وملازمته للنبي (صلى الله عليه وآله) طوال مدة حياته، فضلا على موهبته (عليه السلام) وفكره السديد المنظم فهو إمام معصوم مسدد في الفكر والعمل.

وهذه المعايير المحدَّدة لمُقوماتُ الدولة مستَّلة من تنظيره (عليه السلام) المبثوث فيما أثر عنه، ومن سيرته الزاخرة بالعطاء والعلم سواء في مدة معارضته البناءة التي كان فيها يستشيره الحكام أو مدة خلافته.

## أركان المجتمع الإنساني السوي في العهد العلوي المبارك



### أولا: الرعية

وهم عموم الناس بمختلف طبقاتهم وأديانهم وتوجهاتهم، يسمون اليوم الشعب، وهم الذين لأجلهم يبعث الله الرسل لنظم أمورهم، وإرجاعهم إلى سبيل الصواب الذي يتمثل بتوحيده تعالى، وتسعى إلى تنظيمهم مختلف فسلفات الحكم قديم وحديثاً، وتجتهد في تحقيق أسس السعادة لها، بحسب ما ينظر لها المنظرون، وقد أبان الإمام على (عليه السلام) معايير المكونات المجتمعية ووضع لها أسس التعامل الصحيح، كما في قوله في العهد المعروف لمالك الأشتر: (واعلم أن الرعية طبقات، لا يصلح بعضها إلا ببعض، ولا غنى ببعضها عن بعض)(نهج البلاغة: ٣/ ٩٣) ففصّل في طبقات الرعية فقال (فمنها جنود الله، ومنها كتاب العامة والخاصة، ومنها قضاة العدل، ومنها عمال الإنصاف والرفق، ومنها أهل الجزية والخراج من أهل الذمة ومسلمة الناس، ومنها التجار وأهل الصناعات، ومنها الطبقة السفلي من ذوى الحاجات والمسكنة، وكل قد سمى الله له سهمه، ووضع على حده و فريضته في كتابه أو سنة نبيّه (صلى الله عليه وآله) عهدا منه عندنا محفوظا) ثم فصّل فيها ذكر من هذه الأصناف فقال: ا (فالجنود بإذن الله حصون الرعية وزين الولاة، وعز الدين، وسبل الأمن وليس تقوم الرعية إلا بهم، ثم لا قوام للجنود إلا بها يخرج الله لهم من الخراج الذي يقوون به على جهاد عدوهم، ويعتمدون عليه فيها يصلحهم، ويكون من وراء حاجتهم، ثم لا قوام لهذين الصنفين إلا بالصنف الثالث من القضاة والعمال والكتاب، لما يحكمون من المعاقد، ويجمعون من المنافع ويؤتمنون عليه من خواص الأمور وعوامها، ولا قوام لهم جميعا إلا بالتجار وذوى الصناعات، فيما يجتمعون عليه من مرافقهم ويقيمونه من أسواقهم، ويكفونهم من الترفق بأيديهم، مما لأيبلغه رفق غيرهم) (شرح نهج البلاغة: ١٧/٤٩)، ثم عرج على تفصیل ما ذکر من صنف مهم من الرعية فقال: (ثم الطبقة السفلي من أهل الحاجة والمسكنة، الذين يحق رفدهم ومعونتهم وفي الله لكل سعة..)(نهج البلاغة: ٣/ ٩١)، وهو (عليه السلام) فسر معنى الطبقة السفلي من هذه الفئة



من الناس في قوله: (من أهل الحاجة والمسكنة) أي المعوزون والمحتاجون الذين أسكنهم الفقر عن الحركة، ولذلك أوجب على الحاكم رفدهم ومساعدتهم حتى ينصلح حالهم.

ومساعدتهم حتى ينصلح حالهم.
وهكذا يُمضي الإمام (عليه السلام)
عرضا مفصلا لتصوير حالات المجتمع
وأصنافه بقدرة بيانية لا تضيق معها
الألفاظ ولا تختنق بها جملها البتة، يذكر
العنوان العام الجامع ثم يشرع بتفريعه
فرعا فرعا باستقصاء شامل لا يفلت
منه معنى، و يطوف على الباقي من
عموم ما ذكر من كتابه (عليه السلام)
من غير معاضلة ولا تعقيد ولا ضياع
لقرائن الأخبار وتتبات الجمل المفتتحة
بمبتدات على الرغم من كثافة المعاني
وتفرعاتها.

### ثانيا: الراعي

وهو الحاكم، أو الملك، ويسمى اليوم الرئيس، ورئيس الوزراء، أو المستشار، وعلى أي حال من بيده السلطة التنفيذية، وينبغي أن تقوم صفاته على أساس تبنيه قيام العدالة الاجتهاعية والعمل على وحدة الصف المجتمعي والحفاظ على مكوناته من دون ميل أو انحياز.

وقد وضع الإمام (عليه السلام) صفات هذه السلطة ومعاييرها القويمة لبناء المجتمع السوي، فأبان عن جملة عريضة من الصفات الشاخصة الحية لبناء الشخصية الحاكمة الخادمة، غير المسلطة، مستعملا طاقاته البيانية الفريدة لذلك، ومنها ما يأتي:

### • القدوة الحسنة

وتجلت في سيرته وأقواله ومنها: \_قوله لرجل تطرف في فهم الزهد فترك

عياله بحجة ترك الدنيا: (يا عدي نفسه لقد استهام بك الخبيث، أما رحمت أهلك وولدك، أترى الله أحل لك أهون على الله من ذلك، قال: يا أمير الطيبات وهو يكره أن تأخذها؟ أنت المؤمنين هذا أنت في خشونة ملبسك وجشوبة مأكلك، قال: ويحك إني لست كأنت، إن الله فرض على أئمة العدل أن يقدروا أنفسهم بضعفة الناس كيلا يتبيغ بالفقير فقره) (نهج البلاغة: ٢/١٨٧). قوله في رسالة إلى عامله على البصرة عثمان بن حنيف: (أو أبيت مبطانا وحولي بطون غرثى وأكباد حرى؟ أو أكون كما قال القائل:

وحسبك داء أن تبيت ببطنة

وحولك أكباد تحن إلى القد أأقنع من نفسي بأن يقال أمير المؤمنين ولا أشاركهم في مكاره الدهر، أو أكون أسوة لهم في جشوبة العيش)(نهج البلاغة: ٣/ ٧٢).

### • الرؤية الاستراتيجية

وهو الفهم البعيد المدى الذي يحسب لكل شيء حسابه فيقيس أبعاده ويدرك خطورته وعواقبه ومضاره وفوائده على صعيد الحاضر والمستقبل، والشواهد التي رسمها أمير المؤمنين (عليه السلام) للقائد الاستراتيجي النظر كثيرة ومنها: للخروج بنفسه إلى معركة ضد الفرس، ومثلها ضد الروم، فنصحه بالنظر إلى خطر الداخل أيضا، وذكّره أن النصر خطر الداخل أيضا، وذكّره أن النصر بنفسه فيثير هياج نفوس الأعداء، فقال: لينسه فيثير هياج نفوس الأعداء، فقال: بكثرة ولا قلة، وهو دين الله الذي بكثرة ولا قلة، وهو دين الله الذي





أظهره، وجنده الذي أعده وأمده، حتى بلغ ما بلغ وطلع حيث طلع، ونحن على موعود من الله، والله منجز وعده وناصر جنده، ومكان القيم بالأمر مكان النظام من الخرز يجمعه ويضمه، فإن انقطع النظام تفرق وذهب، ثم لم يجتمع بحذاً فيره أبدا، والعرب اليوم وإن كانوا قليلا فهم كثيرون بالإسلام وعزيزون بالاجتماع، فكن قطبا، واستدر الرحى بالعرب، وأصلهم دونك نار الحرب، فإنك إن شخصت من هذه الأرض انتقضت عليك العرب من أطرافها وأقطارها، حتى يكون ما تدع وراءك من العورات أهم إليك مما بين يديك، إن الأعاجم إن ينظروا إليك غدا يقولوا هذا أصل العرب فإذا قطعتموه استرحتم، فيكون ذلك أشد لكلبهم عليك وطمعهم فيك، فأما ما ذكرت من مسير القوم إلى قتال المسلمين فإن الله سبحانه هو أكره لمسيرهم منك، وهو أقدر على تغيير ما يكره، وأما ما ذكرت من عددهم فإنا لم نكن نقاتل فيما مضى بالكثرة، وإنها كنا نقاتل بالنصر والمعونة) (نهج البلاغة: ٢/ ٢٩).

وبشأن الروم قوله (عليه السلام): (وقد توكل الله لأهل هذا الدين بإعزاز الحورة، وستر العورة، والذي نصرهم وهم قليل لا ينتصرون، ومنعهم وهم قليل لا يمتنعون: حي لا يموت، إنك متى تسر إلى هذا العدو بنفسك فتلقهم بشخصك فتنكب لا تكن للمسلمين كانفة دون أقصى بلادهم، ليس بعدك مرجع يرجعون إليه، فابعث إليهم

رجلا محربا، واحفز معه أهل البلاء والنصيحة، فإن أظهر الله فذاك ما تحب، وإن تكن الأخرى كنت ردءاً للناس ومثابة للمسلمين).

\_ رؤيته العميقة في الاقتصاد، الناظرة إلى عوامل البناء والتنمية مقابل عوامل استحصال الأموال بالضرائب في تسمية عالمنا المعاصر، ومنها قوله: (وتفقد أمر الخراج بها يصلح أهله فإن في صلاحه وصلاحهم صلاحا لمن سواهم، ولا صلاح لمن سواهم إلا بهم لأن الناس كلهم عيال على الخراج وأهله، وليكن نظرك في عمارة الأرض أبلغ من نظرك في استجلاب الخراج لأن ذلك لا يدرك إلا بالعمارة، ومن طلب الخراج بغير عمارة أخرب البلاد وأهلك العباد، ولم يستقم أمره إلا قليلا، فإن شكوا ثقلاً أو علة أو انقطاع شرب أو بالة أو إحالة أرض اغتمرها غرق أو أجحف بها عطش خففت عنهم بها ترجو أن يصلح به أمرهم، ولا يثقلن عليك شيء خففت به المؤونة عنهم، فإنه ذخر يعودون به عليك في عمارة بلادك وتزيين ولايتك). - الرؤية البعيدة في حفظ وحدة المجتمع: مثل نهيه لعشيرته بني عبد المطلب عن استغلال قضية مقتلة (عليه السلام) في طلب ثأر أو نحوه، قال في وصيته: يا بني عبد المطلب لا ألفينكم تخوضون دماء المسلمين خوضا تقولون قتل أمير المؤمنين، ألا لا تقتلن بي إلا قاتلي انظروا إذا أنا مت من ضربته هذه فاضربوه ضربة بضربة، ولا يمثل بالرجل، فإني سمعت رسول الله (صلى الله عليه

وآله) يقول: إياكم والمثلة ولو بالكلب العقور)(نهج البلاغة: ٣/ ٨٧) • تربية النفس على حب الشعب والانتهاء إليه

وهو دليل الشعور بانتياء الحاكم إلى الشعب، فلا يجد في نفسه استعلاءً ولا تباعدا، فيستشعر بهمومهم، ويحس آلامهم، ويكون شفيقا رحوما بهم، وما أكثر وصاياه في ذلك نحو قوله للك الأشتر في عهده التي سأجعلها في أسط:

روأشعِرْ قلبك الرحمة للرعية والمحبة لهم واللطف بهم، ولا تكونن عليهم سبعا ضاريا تغتنم أكلهم، فإنهم صنفان إما أخ لك في الدين وإما نظير لك في الخلق)(مكاتيب الرسول:٢٢٦/٢).

- (ولا تنصبن نفسك لحرب الله فإنه لا يدي لك بنقمته، ولا غنى بك عن عفوه ورحمته، ولا تندمن على عفو، ولا تبجحن بعقوبة، ولا تسرعن إلى بادرة وجدت منها مندوحة ولا تقولن إني مؤمر آمر فأطاع)(نهج البلاغة: ٣/ ٨٤).

- (إياك ومساماة الله في عظمته)(نهج البلاغة: ٣/ ٨٥).

- (أطلق عن الناس عقدة كل حقد، واقطع عنك سبب كل وتر، وتغاب عن كل ما لا يضح لك، ولا تعجلن إلى تصديق ساع فإن الساعي غاش وإن تشبه بالناصحين)(٣/ ٨٧).

 (وألصق بأهل الورع والصدق، ثم رضهم على أن لا يطروك)(نهج البلاغة:٣/ ٨٨).

### • الشجاعة

وهي مفهوم شامل أعني به الشجاعة في الإقدام عند درء المخاطر، وأعني به الشجاعة في اتخاذ القرار وعدم المحاباة على حساب الرعية والمبادئ والدين، فعندما أعلن الإمام (عليه السلام) حربه على الفساد كان واضحا شديدا بدأ من أعلى رأس الفساد إلى أدناه وليس العكس، نحو قوله عن إرجاع المال المهدور أيام عثمان (والله لو وجدته للاماء فون في العدل سعة، ومن ضاق لردته فإن في العدل سعة، ومن ضاق عليه العدل فالجور عليه أضيق) (نهج عليه العدل فالجور عليه أضيق) (نهج عليه العدل).

ومن الشجاعة القدرة على إقامة العدل في وقف الظالمين عند حدهم ومحاسبتهم وإنصاف الناس منهم كقوله: (وأيم الله لأنصفن المظلوم من ظالمه، ولأقودن الظالم بخزامته، حتى أورده منهل الحق وإن كان كارها) (نهج البلاغة: ١/ ٨٢)، وقوله: (وأيم الله لقد كنت من ساقتها حتى تولت بحذافيرها، واستوسقت في قيادها، ما ضعفت ولا جبنت، ولا خنت ولا وهنت، وأيم الله لأبقرن الباطل حتى أخرج الحق من خاصرته) (نهج البلاغة: ١/ ٨٢) ، ولا ريب في إن القيمة الحقيقية لأقوال أمير المؤمنين (عليه السلام) تكمن في أنها أفعال تنفيذية لم يقلها ويذهب مثل أي حاكم يرجو بها جهور الفقراء حتى يبقى في کر سیه.

### ثالثا: القوانين

وهو الركن الثالث الذي يقوم عليه أي حكم يراد له أن يكون رشيدا، متينا لا يتضعضع لأول هزة وخطر، فالأمم يجتهد مفكروها في وضع الدساتير المحكمة التي تنظر الحاجات والقرائن، والأخطار وأبعاد التنمية، ولا ترتجل ذلك ارتجالا يفسد عليها نظامها، فتتروى في وضع القوانين وتتأنى في دراسة النظم الاجتماعية فتختار أفضلها، وأما في حالة مجتمع الإسلام فقد وضع الله لهذه الأمة دستورها القرآني وأنزل لها شريعته الغراء ولكن القائمين وفي وقت مبكر آثروا اختياراتهم على الاختيار الإلهي، واجتهدوا أمام النص الإلهي فسبب ذلك ومع قابل السنين اضطرابا هائلا كان آخره ضياع الدستور الإلهي وتفكك الأمة وانهيارها وهو ما نشهده اليوم حتى صرنا نطلب الدستور والقانون من أعداء الأمس.

### إياك ومساماة الله في عظمته

### وألصق بأهل الورع والصدق، ثم رضهم على أن لا يطروك

ومن هنا جاءت تعاليم أمير المؤمنين (عليه السلام) مستلة من الشريعة القرآنية مبينة لمجمل أحكامها ففي العهد المبارك، وضع في الأسطر الأول القوانين التي تبنى بها البلد ويقوى بها الصف المجتمعي فقال: (هذا ما أمر المومنين مالك بن الحارث الأشتر في عهده إليه حين ولاه مصر: جباية خراجها، وجهاد عدوها، واستصلاح أهلها، وعارة بلادها) واستصلاح أهلها، وعارة بلادها) الأربعة التي صدر بها كتابه، وهي في الأربعة التي صدر بها كتابه، وهي في دولة عصرية عنها في بناء دساتيرها دولة عصرية عنها في بناء دساتيرها

الأصل الأول: العمل على بناء الاقتصاد الأصل الثاني: وضع قانون بناء الجيش الأصل الثالث: وضع التشريعات الاجتماعية والأخلاقية

الأصل الرابع: العمل على وضع قوانين العمران والخدمات، وتنفيذها.

هذه الجذور الأربعة سيتسع فيها الإمام مفصلا ومستقصيا، وهو فيها سيبدو مهما ابتعد عنها سيشير إليها، ثم يرجع إلى التذكير بها، من غير أن نرى استطرادا مخلا ولا إطنابا زائدا عن المعنى، لأن اتساعه وتكثيره هذا حاجة تطلبها عمق الفكرة التي هو فيها، ولذلك ستبدو اللغة أيضا في غاية الإشراق والبيان لأنها لصيقة بمعانيها تطلبتها موجبات المعاني واقتضتها خبايا الأفكار، ومن هنا ستكون حتى المعاني الخارجة عن هذه الأصول الأربعة التي صدّر بها العهد خادمة لهذا الغرض صابّة في محيطه، ولذلك أردِفتْ بكلام مباشر لحامل العهد ((أمره بتقوى الله وإيثار طاعته، واتباع ما أمر به في كتابه: من فرائضه وسننه التي لا يسعد أحد إلا باتباعها، ولا يشقى إلا مع جحودها وإضاعتها، وأن ينصر الله سبحانه بقلبه ويده ولسانه، فإنه جل اسمه قد تكفل

بنصر من نصره وإعزاز من أعزه وأمره أن يكسر نفسه من الشهوات ويزعها عند الجمحات، فإن النفس أمارة بالسوء إلا ما رحم الله) (نهج البلاغة: ٣/ ٨٣) الدعاء ليس من أجل حامل العهد الذي يستحق - ولا ريب - جدارة الأهداف الكبرى الأربعة التي تنبني بها الدولة وهي هنا (مصر)، فحامل العهد هو هنا حاكم سيؤتمن على تنفيذ ما أبين في صدر الكتاب.

ومن تكثيف المعاني ما يتعلق ببناء الدولة، ومنها هذه الاختيارات:

فالجنود بإذن الله حصون الرعية،
 وزين الولاة، وعز الدين، وسبل الأمن،
 وليس تقوم الرعية إلا بهم.

- وإن أفضل قرة عين الولاة استقامة العدل في البلاد.

- ..فإن هذا الدين قد كان أسيرا في أيدي الأشرار يعمل فيه بالهوى، وتطلب به الدنيا.

- ثم أنظر في أمور عمالك فاستعملهم اختبارا، ولا تولهم محاباة وأثرة.

- ومن طلب الخراج بغير عمارة أخرب البلاد وأهلك العباد.

- ..فإن الرجال يتعرفون لفراسات الولاة بتصنعهم وحسن خدمتهم.

- وليكن البيع بيعا سمحا، بموازين عدل وأسعار لا تجحف بالفريقين من البائع والمبتاع.

إن سر الفرادة في هذه الرؤية العلوية صدق التعبيرات النابعة من طبيعة الخبرة ومدى انطباقها على مضمونها أو بعيارة ثانية من قدرة تشكل المعاني ببنى مادية صادقة، فكلما كانت المعاني صادقة كانت أشكالها تحمل الفرادة ذاتها في الصدق، ففي الحقيقة في إبداء لغة الإمام على (عليه السلام) يبدو المعنى هو الذي من يعبر عن النفس القيادية الصادقة لأنه هو يصنع شكله.

إن في داخل كل تشكيل من هذه التشكيلات التركيبية الآنفة جملة عريضة من المعاني المكثفة، تصلح أن تكون كتبا تبنى بها مجتمعات ويصلح بها إنسان، ومنها يبدو سرحياة هذا العهد، لما يتضمن من معان حية تواكب الأزمان وتغذّي الإنسانية في حاضرها ومستقبلها، والله ولى التوفيق.





# أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (عليه السلام) على لسان أعدائه

### أ. رياض أحمد محمد تركي

لقد سلك أعداء الإمام علي بن أبي طالب (عليه السلام) كل الطرق في محاربته، إلا إنهم لم يجدوا أية ثغرةً في نهجه وسلوكه ليتمكنوا من النيل من مكانته وسمعته وعلو شأنه، حتى أنهم شتموه على المنابر لعشرات السنين، ولكن كلما أوغلوا في شتمه لا يزداد إلاّ علواً، حتى أنهم حينما كانوا يمرون على ذكره في مجالسهم لا يستطيعون سوى ذكر محاسنه ومنزلته عند الله ورسوله، والتى تفرّد بها دون غيره.

قال ابن أبي الحديد في شرح النهج: (ما أقولُ في رَجُل أقرَّ لَهُ أعداؤُهُ وخُصومُهُ بِالفَضلِ، ولَمَّ يُمكِنهُم جَحدُ مَناقِبِهِ، ولا كِتَهَانُ فَضائِلِهِ)(١).

وكان من ألد أعدائه معاوية بن أبي سفيان حيث قالوا له مرةً: (أنتَ تُنازعُ عَليّا، أم أنتَ مِثلُهُ؟ فَقالَ: لا والله، إنّي لا عَليّا، أمّ أنَّهُ أفضَلُ مِنّي وأحَقُّ بِالأَمرِ منّى (٢).

وكتب عمرو بن العاص إلى معاوية قصيدة بعد أن تأخر في توليته على مصر منها قوله: هذه القصيدة كتبها عمرو بن العاص

هذه القصيدة كتبها عمرو بن العاص الى معاوية بن ابي سفيان في جواب كتابه اليه يطلب خراج مصر ويعاتبه على امتناعه عنه

معاوية الحال لا تجهل

وعن سبل الحق لا تعدل فبي حاربوا سيد الأوصياء

بقولي : دم طل من نعثل خلعت الخلافة من حيدر

كخلع النعال من الأرجل وألبستها فيك بعد الأياس

وألبستها فيك بعد الأياس كلبس الخواتيم بالأنمل

ولو لم تكن أنت من أهله

ورب المقام ولم تكمل

نصر ناك من جهلنا يا بن هند على النبأ الأعظم الأفضل

وكم قد سمعنا من المصطفى وصايا مخصصة في علي ؟ وفي يوم «خم « رقى منبرا يبلغ والركب لم يرحل وفي كفه كفه معلنا

ينادي بأمر العزيز العلي ألست بكم منكم في النفوس بأولى ؟ فقالوا : بلى فافعل فأنحله إمرة المؤمنين

من الله مستخلف المنحل \* وقال: فمن كنت مولى له فهذا له اليوم نعم الولي فوال مواليه يا ذا الجلال وعاد معادي أخ المرسل

ولا تنقضوا العهد من عترتي فقاطعهم بي لم يوصل فبخبخ شيخك لما رأى

عرى عقد حيدر لم تحلل فقال: وليكم فاحفظوه

فمدخله فيكم مدخلي وإنا وماكان من فعلنا

لفي النار في الدرك الأسفل

إلى أن قال: فإن كان بينكما نسبة

فأين الحسام من المنجل؟ وأين الحصا من نجوم السما وأين معاوية من علي<sup>(٤)</sup>

ورُوِيَ أَن معاوية قالَ يَوما لِجُلُسائِهِ: مَن قالَ فِي عَلِيٍّ عَلَى ما فيه فَلَهُ البَدرَةُ؟ فَقالَ كُلُّ مِنهُم كَلاما غَيرَ مُوافِقٍ مِن شَتمِ أُميرِ المُؤمِنينَ إلَّا عَمرو بن العاص؛ فَإِنَّهُ قالَ أبياتا اعتَقَدَها وخَالَفَها بِفِعالِهِ:

بِآلِ مُحَمَّدٍ عُرِفَ الصَّـوابُ وفي أبياتهم نَزَلَ الكِتـابُ وهُم حُجَجُ الإلهِ عَلَى البَرايا بهم وبِجَدِّهِهم لا يُستَرابُ ولا سِيَا أبي حَسنٍ عَلِيٍّ لَهُ في المَجِسدِ مَرتَبَةٌ تُهابُ

هُوَ البَكَّاءُ فِي المِحرابِ لَيلا هُوَ الضَّحَاكُ إذا اشتد الضِّرابُ هُوَ النَّبُأُ العَظيمُ وفُلكُ نوح وبابُ الله وانقَطعَ الجَـوابُ

فَأَعطاهُ مُعاوِيَــــةُ البَدرَةَ وحَرَمَ الآخرين (٥٠).

قال جميع بن عمير قال: دخلت مع أبي على عائشة يسألها من وراء الحجاب عن علي [عليه السلام] فقالت: (تسألني عن رجل ما أعلم أحداً كان أحب إلى رسول الله (صلى الله عليه أوآله] وسلم) منه، ولا أحب إليه من امرأته)(١٠). وقالت: (علي أعلم أصحاب محمد بها أنزل على محمد (صلى الله عليه [وآله] وسلم)(٧).

وقالت أخت عمرو بن عبد ود ترثيه بعد أن قتله علي (عليه السلام) في معركة الخندق:

لَو كَانَ قَاتِلُ عَمرو غيرَ قَاتِلِهِ بَكَيْتُهُ مَا أَقَامَ الرَّوحُ فِي جَسَدي لكِنَّ قَاتِلَهُ مَن لا يُعابُ بِهِ وكانَ يُدعى أبوهُ بَيضَةَ البَلَدِ (^^). هذا غيضٌ من فيض، ولكن لا يترك الميسور بالمعسور.

(١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ١٤٠/١.

(۲) سير أعلام النبلاء، الذهبي، ج٣، ص١٤٠.

(٣) الإمامة والسياسة ١/ ١٢٩.

(٤) الغُدير - الشيخ الأميني: ٢/ ١١٤ - ١١٧

(٥) وقيل أنها للناشيء الصغير.إنظر: نفحات الأزهار للسيد علي الحسيني الميلاني ٤/ ٢٠٢.

(٦) خصائص أمير المؤمنين(ع)، للنسائي، ص١٠٩.

(٧) شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، للحاكم الحسكاني ١/ ص٧٧.

(٨) بحار الأنوار للمجلسي ج٠٢/ ٢٦٠.





### تطبيق مفقودات الزائرين







### التطبيق متوفر على





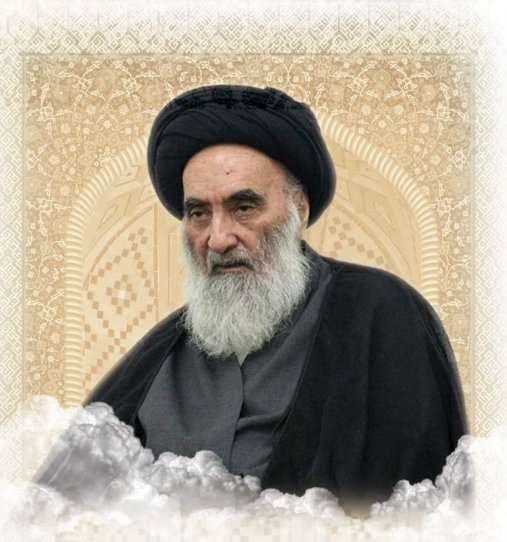






وفيرن وفي المراجع

- مسائل فقهية خاصة بأحكام الأمر بالمعروف والنهي عن النكر
  - المترفون في القرآن
    - النسخ في القرآن الكريم
  - حرق القرآن دلائل وعلامات



### مسائل فقهية خاصة بأحكام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

إعداد: شعبة التبليغ/ قسم الشؤون الدينية

العادات العالمين والمساف المساف المساف المساف المساف المساف المساف المساف المساف المساف المسلم على أشرف الأنبياء والمرسلين محمد وأهل بيته المطيبين المطاهرين هذه مجموعة من الاستفتاءات الشرعية المتي تخص أحكام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر طبقاً لفتاوى المرجع الديني الأعلى سماحة السيد على المسيني السيستاني (دام ظله).

!의리조라다의리도 마시리트 의문에의 리토에의 의리도 가입니다.

السؤال: ما هي شروط الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؟ الجواب: يشترط في وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أمور:

المعرفة المعروف والمنكر ولو إجمالاً، فلا يجب الأمر بالمعروف على الجاهل بالمعروف كما لا يجب النهي عن المنكر على الجاهل بالمنكر، نعم قد يجب التعلم مقدّمةً للأمر بالأوّل والنهى عن الثانى.

٢- احتمال ائتمار المأمور بالمعروف بالأمر وانتهاء المنهي عن المنكر بالنهي، فلو علم أنه لا يبالي ولا يكترث بهما فالمشهور بين الفقهاء أنه لا يجب شيء تجاهه، ولكن لا يترك الاحتياط(وجوبا) بإبداء الانزعاج والكراهة لتركه المعروف أو ارتكابه المنكر وإن علم عدم تأثيره فيه.

٣- أن يكون تارك المعروف أو فاعل المنكر بصدد الاستمرار في ترك المعروف وفعل المنكر، ولو عرف من الشخص أنه بصدد ارتكاب المنكر أو ترك المعروف ولو لمرة واحدة وجب أمره أو نهيه قبل ذلك.

3- أن لا يكون فاعل المنكر أو تارك المعروف معذوراً في فعله للمنكر أو تركه للمعروف لاعتقاد أنّ ما فعله مباح وليس بحرام، أو أنّ ما تركه ليس بواجب. نعم، إذا كان المنكر ممّا لا يرضى الشارع بوجوده مطلقاً كقتل النفس المحترمة فلا بدّ من الردع عنه ولو لم يكن المباشر مكلّفاً فضلاً عمّا إذا كان جاهلاً. ٥- أن لا يخاف الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر تربّب ضرر عليه في نفسه أو عرضه أو ماله بالمقدار المعتدّ به، ولا يستلزم ذلك وقوعه في حرج شديد لا يتحمّل عادةً، إلاّ إذا أحرز كون فعل المعروف أو ترك المنكر بمثابة من الأهميّة عند الشارع المقدس يهون دونه تحمّل الضرر والحرج.

وإذا كان في الأمر بالمعروف أو النهي عن المنكر خوف الإضرار ببعض المسلمين في نفسه أو عرضه أو ماله المعتدّ به سقط وجوبه. نعم، إذا كان المعروف والمنكر من الأمور المهمّة شرعاً فلا بدّ من الموازنة بين الجانبين من جهة درجة الاحتمال وأهميّة المحتمل، فربها لا يحكم بسقوط الوجوب.

السؤال: هل يجب النهي عن المنكر في المهجر مع عدم معرفة ديانة الشخص أو مع احتمال كونه على غير دين الإسلام؟ الجواب: يجب إعلام الجاهل بالحكم الشرعي مع الأمن من الضرر وعدم إيجابه الوقوع في الحرج، وإذا عرف الحكم وخالف يجب نهيه عن المنكر.

السؤال: في هذا الزمان لا أحد يتقبّل النهي عن المنكر، وكلمّا قمنا به انتهى الأمر إلى مشادّة كلاميّة وقد تصل إلى الخصومة في الحكم؟

الجواب: إذا احتملت الضرر فلا يجب النهي، وإذا علمت عدم التأثير فلا يجب أيضاً ولكن الأحوط حينئذ إظهار التنفر. السؤال: هل تجوز المعاملة مع الرجل الذي يشرب الخمر، ولكنة لا يؤذى النّاس ويحبّ الخير دائماً؟

الجواب: تجوز المعاملة معه مع عدم منافاتها للنهي عن المنكر عند توفّر شروط وجوبه.

السؤال: إذا سمع الغيبة، ولم يستطع نصر المستغاب، فهل يجب عليه ترك المكان أم يبقى ويلتزم الصمت؟

الجواب: لا تجب عليه مغادرة المكان إذا لم يستطع ردع القائل، ولكن إذا أمكنه إبداء الانزجار والتذمّر من قوله لزمه ذلك على الأحوط (وجوبا) وإن علم أنّه لا يؤدّي إلى ردعه عنه. السؤال: له تخلّ الأف اد با هم أف اد عن الأم بالمع وف

السؤال: لو تخلّى الأفراد بها هم أفراد عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بدعوى احتمال وقوع الضرر وأدّى ذلك إلى انتشار الجريمة في المجتمع، فهل يجب الأمر والنهي حينئذٍ على الأفراد بها هم أفراد وإن أحتمِل وقوع الضرر؟

الجواب: نعم، إذا أحرز كون المنكر بمثابة عند الشارع يهون تحمّل الضرر وجب ذلك.

السؤال: ما هي درجة الضرر الموجبة لسقوط التكليف بالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر علماً أو ظنّاً أو احتمالاً؟

الجواب: الضرر الموجب لسقوط التكليف هو المقدار المعتدّبه من الضرر على النفس أو المال أو العرض، ومثله الحرج الذي لا يتحمّل عادةً.

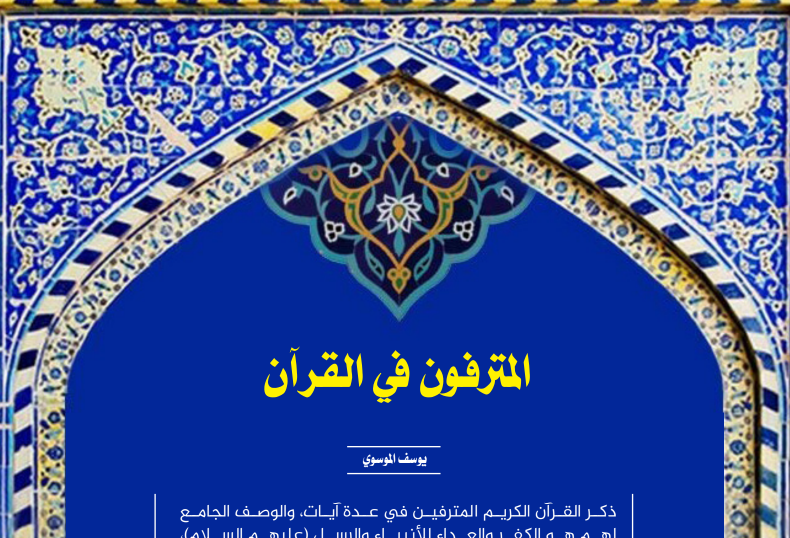
السؤال: إذا كان المنكر خطراً على حياة النّاس مثل إدمان المخدرات أو ترويجها ولا يمكن النهي عن المنكر أو قلعه إلّا باستعانة الظالم وقد يؤدّي إلى سجن الفاعل عدّة سنوات، فهل يجب ذلك؟

الجواب: كلّما يتعدّى مرحلة الإنكار بالقلب واللسان في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يجب أن يكون بإذن الحاكم الشرعى وهو يختلف باختلاف الموارد.

السؤال: هل يجوز ضرب المرأة غير المحجّبة أو شتمها من باب النهي عن المنكر؟

الجواب: في جواز إعمال القدرة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالضرب ونحوه من دون إذن الحاكم الشرعي إشكال، وأمّا السبّ والشتم فلا يجوز.

السؤال: إذا كنت مرغمة على سماع الأغاني وأنا في السيارة ولا أستطيع النهي عن المنكر فهاذا أفعل، كذلك لا أستطيع دفع أيَّ منكر آخر سواء في السيارة أو في مكان لا أستطيع مغادرته؟ الجواب: إذا كنت متمكّنة من إبداء التذمّر والانزعاج من ارتكاب المنكر لزمك ذلك وإلا فلا بأس عليك.



ذكــر القــرآن الكريــم المترفيــن في عــدة آيــات، والوصـف الجامــع لهــم هــو الكفــر والعــداء للأنبيــاء والرســل (عليهــم الســـلام)، والأحـــكام الســـماوية، فهــم أصحـــاب عقائـــد فاســـدة، وتحـــدث القـــرآن الكريــم عــن هلاكهــم وإهـــلاك مـــن يســـعى مســعاهم ويســير على منهجهـم، فمـن هـم المترفــون؟ ومـا هــي صفاتهـم الســيئة وعقائدهــم التـــى ذكرهــا القــرآن الكريــم؟

الـمُتْرَفُ: الذي قد أَبْطَرَتْه النعمةُ وسَعة العيْشِ، الـمُتَنَعِّمُ الـمُتَوَسِّعُ في مَلاذً الدنيا وشَهواتِها، وأَتْرَفَتْه النَّعْمةُ أَي أَطْغَتْه. لسان العرب: مادة ترف.

إذاً المترف ليس مطلق المتنعم بنعم الدنيا، وإنها يختص الوصف بمن تنعم

بها بطريقة سلبية، وأثرت في توجهاته بصورة سيئة، فيتعدى بذلك حدود الآداب والسلوك.

والترف في المعنى القرآني لا يبتعد عن المعنى اللغوي، فالمترف هو المنغمس في التنعم بملذات الدنيا المادية، ولم

يلتفت إلى النعم والآثار المعنوية، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ الْمُلَأُ مِنْ قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفُرُوا وَكَذَّبُوا بِلِقَاءِ الْآخِرَةِ وَأَثْرُفْنَاهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مَا هُذَا إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِثَالًا مَا هُذَا إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِثَالًا مَا هُذَا إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِثَالًا مَا هُذَا إِلَّا بَشَرَبُ مِثَالًا مَا مَا وَيَشْرَبُ مِا المَا منون، الآية:٣٣)، فإن تَشْرَبُونَ ﴿ (المؤمنون، الآية:٣٣)، فإن



المترفين في هذه الآية الكريمة اعتمدوا في نكرانهم للنبوة وعدم وجود ما يميز رسولهم عنهم على أمور مادية بحتة تتمثل في الأكل والشرب، وهذا يثبت النهاكهم في النعم المادية وتعلقهم بها، دون الأمور المعنوية، ﴿..وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ..﴾ (محمد، الآية: ١٢).

#### آثار ولوازم الترف:

من صفات المترفين الكفر، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ سيا، الآية: ٣٤.

ومنها عدم الاعتقاد بالبعث واليوم الآخر، كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذُٰلِكَ مُتْرُونِنَ \* وَكَانُوا يُصِرُّونَ عَلَى الْحِنْثِ الْعَظِيمِ \* وَكَانُوا يَقُولُونَ أَئِذَا وَثَنَا وَكُنَّا تُرُابًا وَعِظَامًا أَإِنَّا لَمِعُوثُونَ \* أَو آبَاؤُنَا الْأَوَّلُونَ ﴾ الواقعة، الآيات: ٥٤ ، ٤٨.

ومنها: الفساد والإفساد، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا أَرُدْنَا أَنْ نُهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا ﴿ وَإِنَا أَنْ نُهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرُنَاهَا تَدْمِيرًا ﴾ الإسراء، اللّقوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيرًا ﴾ الإسراء، اللّقية: ١٦، قال صاحب الميزان أن الأمر هنا يعني الإكثار من إفاضة النعم عليهم وتوفيرها على سبيل الإملاء والاستدراج وتقريبهم بذلك من الفسق حتى يفسقوا فيحق عليهم القول وينزل عليهم العذاب. فالله تعالى لا يأمر بالفسق ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً اللّهِ اللهُ اللّهِ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (الأعراف، عَلَى الله مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (الأعراف، عَلَى الله مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (الأعراف، عَلَى الله مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (الأعراف،

وإرادة الله هنا يحتمل أن تكون حقيقية، أي أن الله يريد أن يهلكهم، وحقيقتها توافق الأسباب المقتضية للشيء، وتعاضدها على وقوعه، وتحقق ما لهلاكهم من الأسباب وهو كفران النعمة والطغيان بالمعصية كما قال سبحانه: (لَئِن شَكَرْتُمْ لاَزِيدَنَّكُمْ اوَلَئِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ)(إبراهيم،

الآية: ٧). (ينظر: تفسير الميزان، السيد الطباطبائي: - ج ١٣ - ص ٢٠).

ومنها: الاستهانة والاستخفاف بالمرسلين، فكانوا يستخفون بالرسل بغية إضلال الآخرين وإبعادهم عن طريق الحق، فقد حكى القرآن الكريم آيات في سورة المؤمنون عن لسانهم في ذلك الاستخفاف والاستهزاء، قال تعالى: ﴿وَلَئِنْ أَطَعْتُمْ بَشَرًا مِثْلَكُمْ إِذَا مِتُمْ وَكُنْتُمْ ثُرُابًا وَعِظَامًا أَنْكُمْ مُحُرُجُونَ \* وَكُنْتُمْ ثَرُابًا وَعِظَامًا أَنْكُمْ مُحُرُجُونَ \* إِذَا مِتُمْ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ لَهُ وَلَئِنْ اللَّهُ ثَيَا لَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ لَهُ وَلِنَا اللَّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ لَهُ بِمُؤْمِنِينَ \* إِنْ هُو إِلَّا رَجُلٌ افْتَرَىٰ عَلَى الله كَذِبًا وَمَا نَحْنُ لَهُ بِمُؤْمِنِينَ \* وَمَا نَحْنُ لَهُ بِمُؤْمِنِينَ \* (المؤمنون، الآيات: ٣٤ - ٣٧).

ومنها أيضاً: أنهم سبب لدمار وإهلاك المدن والقرى التي يعيثون فيها وينشرون فيها الظلم والفساد: قال تعالى: ﴿وَكُمْ قَصَمْنَا مِنْ قَرْيَةٍ كَانَتْ ظَالِمَةً وَأَنْشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا آخَرِينَ \* فَلَمَا أَحسُوا بَأْسَنَا إِذَا هُمْ مِنْهَا يَرْكُضُونَ \* فَلَمَا لَا تَرْكُضُوا وَارْجِعُوا إِلَىٰ مَا أُثْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَسَاكِنِكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْأَلُونَ \* قَالُوا يَا وَمُسَاكِنِكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْأَلُونَ \* قَالُوا يَا وَمُسَاكِنِكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْأَلُونَ \* قَالُوا يَا وَمُسَاكِنِكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْأَلُونَ \* قَالُوا يَا اللَّيْنَ فَلِهَا فِيهِ وَكَانُوا اللَّذِينَ ظَلَمُوا مَا أُثْرِفُوا فِيهِ وَكَانُوا اللَّذِينَ ظَلَمُوا مَا أُثْرِفُوا فِيهِ وَكَانُوا اللَّذِينَ ظَلَمُوا مَا أُثْرِفُوا فِيهِ وَكَانُوا اللَّذِينَ فَلَوا فِيهِ وَكَانُوا

#### تجنب الترف:

ينبغي للإنسان الواعي أن يتبع أساليب وطرقا يتخلص بها من كفران النعمة ويتجنب سلوك المترفين السلبي، ومن تلك الأساليب:

- الشكر: فعندما يعود الإنسان حياته على الشكر بجميع مراتبه (القلبي واللفظي والعملي) فإنه يعيش أجواء النعمة الإيجابية، ويكون شاكراً في كلّ حال، فلا تغرّه الثروة ولا يغويه المنصب ويشفق على الفقراء، كما أنّ التوفيق للشكر كذلك من نعم الله التي تستحق شكر الله عليها.

- الانفاق: يمثل الترف ظاهرة اجتهاعية سيئة، وهي تفقد الإنسان الإحساس

بالآخرين، وتنمي في الإنسان الأنانية والفردية في السلوك، ولكن نستطيع التغلب على هذه الحالة السلبية بإذابة الرؤية الأنانية الفردية، وذلك عن طريق الانفاق ومواساة الآخرين، قال الله تعالى: (إِنَّ الله يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ)(النحل، عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ)(النحل، آية، ٩٠).

وليكون الانفاق والإحسان براً وخيراً - كما أخبر الله تعالى - فلا بد أن يتعلق فيما نحب ونرغب، لأنّ التعلّق بالدنيا هو الذي يسبب الترف، قال تعالى: (لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ)(آل عمران، أَية، ٩٢).

- التربية الإيهانية: يعتبر الهوى وإلحاح الغرائز بداية طريق المشاكل الشهوانية التي تربط وتشد الإنسان للدنيا، وقد تؤسس الانحراف وطغيان الإنسان عندما لا تجد تنظيهاً حياتياً متوازناً يضبطها، إذن لكي نقف سداً أمام مغريات الدنيا ونتخلص من آثار الترف في حياتنا لابد أن تكون البنية الأساسية للأسرة قائمة على الإيهان والتقوى والإعراض عن التعلق بالدنيا.

وهذا أمر ممكن جداً في وقتنا الحاضر، فوسائل التعليم والثقافة متوفرة في كل زمان ومكان، وإن كان ثمة صعوبة، فهي تكمن في وضع نظام في طريقة التعامل مع وسائل المعرفة المختلفة واستخلاص المفيد النافع منها.

لذا ينبغي تحصين الأسرة من سلوك الترف وآثاره، فكثير من الأسر اليوم نتيجة لضغوط الحياة تكون قليلة الاهتهام بأولويات العيش الإنساني الصحيح، فينصب اهتهامها مثلاً على حاجات المأكل والملبس والشؤون المادية الأخرى، ويعتبر الأب أو الأم أن ذلك هو الواجب الأهم تجاه أسرهم، فيكبر ويتربى الأبناء دون اهتهام كاف فيكبر ويتربى الأبناء دون اهتهام كاف وتغذية روح الفضائل والمكارم ومحامد الصفات.





يمكن لنا بيان فكرة النسخ في القرآن من خلال النظر في حياتنا الاجتماعية، فإننا نجد في واقعنا الاجتماعي وجود قوانين ودساتير تنظم علاقات الأفراد مع بعضها وكذا المجتمعات أيضا، ونجد أن هذه القوانين أو الدساتير تجري عليها تعديلات أو إزالة بين فترة وأخرى، فمرة يلغى قانون ويستبدل بأخر أو مادة من دستور بأخرى، وذلك بحسب ما يستجد من أحداث ووقائع في المجتمعات، فيقال إن هذا الدستور الآخر نسخ (أزال) ذلك الدستور القديم، أو هذه المادة نسخت تلك المادة. فنلاحظ نسخ مادة لمادة أو قانون لآخر، وهذا الشيء مشابه لفكرة النسخ في القرآن الكريم، ويمكن تصوره بالنسبة للتشريع الالهي، فتكون شريعة سماوية ناسخة لحكم في الشريعة نفسها، ولكن يوجد فرق بين النسخ في التشريع الإلهي والنسخ في الدساتير والقوانين الوضعية.

إن التغيير (النسخ) للأحكام والمواد لكونها غير صالحة ناتج عن المحدودية للواضع لها، حيث يكشف ذلك جهل الواضع أو المشرع للقوانين أو الدساتير، فتلغى (تنسخ) تلك الأمور بعد العلم بعدم صلاحيتها أو تحقيقها للهدف أو الغاية التي وٌضعت لها.

أما بالنسبة للتشريع الإلهي فيختلف الحال، وذلك لأن النسخ في الأحكام لا يكون إلّا بعد العلم المسبق بهذا التغيير.

#### النسخ لغة:

للنسخ معان متعددة ذكرت في كتب اللغة، منها:

الإزالة: (نسخ) الشَّيْء نسخا أزاله يُقَال: نسخت الرِّيح آثَار الديار، وَنسخت الشَّمْس الظل، وَنسخ الشيب الشَّبَاب. [أي حل محله]، ومنها، الابطال: يُقَال نسخ الْحَاكِم أو القانون أَبْطلهُ،

ومنها، النقل: ونسخ الكتاب نقله وكتبه حرفا بحرف. [المعجم الوسيط: مجموعة من المؤلفين/ج٢، ص١٩٦]. ونجد أن هناك كثيرا من الآيات القرآنية نلمس منها معنى الازالة، منها قوله تعالى: (مَا نَنْسَخْ مِنْ آيةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ بَخَيْر مِنْهَا...) [البقرة: ٢٠٦]، وقوله تعالى: (يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب) [الرعد: ٣٩]، وقوله تعالى: (وَإِذَا بَدَّلْنَا آيَةً مَّكَانَ آيةٍ والله أَعْلَمُ بِمَا يُنِدِّلُ فَالُوا إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَرً بِلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يُعْلَمُونَ) [النحل: ٢٠١].

وقد ذكر السيد الخوئي (قده) تعريفا للنسخ بحسب اللغة، حيث قال:

هو الاستكتاب، كالاستنساخ والانتساخ، وبمعنى النقل والتحويل، ومنه تناسخ المواريث والدهور، وبمعنى الإزالة، ومنه نسخت الشمس الظل، وقد كثر استعاله في هذا المعنى

في ألسنة الصحابة والتابعين فكانوا يطلقون على المخصص والمقيد لفظ الناسخ [البيان في تفسير القرآن: الخوئي، السيد أبو القاسم، الجزء: ١، صفحة: ٢٧٧].

#### النسخ اصطلاحا:

هناك العديد من التعاريف للنسخ ذكرها الأصوليون، منها ما ذكره السيد الخوئي (قده) حيث قال: النسخ: رفع أمر ثابت في الشريعة المقدسة بارتفاع أمده وزمانه سواء أكان ذلك كالوجوب والحرمة – أم من الأحكام الوضعية كالصحة والبطلان، وسواء أكان من المناصب الإلهية أم من غيرها أكان من المناصب الإلهية أم من غيرها بمن الأمور التي ترجع إلى الله تعالى بها أنه شارع. [البيان للسيد الخوئي: بها أنه شارع. [البيان للسيد الخوئي:



ويلاحظ في هذا التعريف أن الرفع في النسخ إنها يكون لأمر ثابت في أصل الشريعة، وعلى هذا فإن الحكم الشرعي إذا ارتفع بسبب انتهاء موضعه غير داخل في هذا التعريف، فمثلا بانتهاء شهر رمضان يرتفع وجوب الصوم، وكذا ارتفاع وجوب الصلاة بخروج وقتها، لذا لا يعد هذا النوع من النسخ في شيء.

وقد أوضح السيد الخوئي (رحمه الله) لنا الفرق بين الارتفاع الذي يكون من نسخا، والارتفاع الذي لا يكون من النسخ في شيء وذلك بالبيان التالي: إن الحكم المجعول في الشريعة المقدسة له مرحلتان من الثبوت:

أحدهما: ثبوت ذلك الحكم في عالم التشريع والانشاء، والحكم في هذه المرحلة يكون مجعولا على نحو القضية الحقيقية، ولا فرق في ثبوتها بين وجود الموضوع في الخارج وعدمه، وإنها يكون قوام الحكم بفرض وجود الموضوع. فإذا قال الشارع: شرب الخمر حرام الخارج. وأن هذا الخمر محكوم بالحرمة، بل معناه أن الخمر متى ما فرض بل معناه أن الخمر متى ما فرض وجوده في الخارج فهو محكوم بالحرمة في الشريعة سواء أكان في الخارج خمراً في الشريعة سواء أكان في الخارج خمراً بالفعل أم لم يكن، ورفع هذا الحكم في بالفعل أم لم يكن، ورفع هذا الحكم في هذه المرحلة لا يكون إلا بالنسخ.

وثانيهها: ثبوت ذلك الحكم في الخارج بمعنى أن الحكم يعود فعليا بسبب فعلية موضوعه خارجا، كها إذا تحقق وجود الخمر في الخارج، فإن الحرمة المجعولة في الشريعة للخمر تكون ثابتة له بالفعل، وهذه الحرمة تستمر باستمرار موضوعها، فإذا انقلب خلا فلا ريب في ارتفاع تلك الحرمة الفعلية التي ثبتت له في حال خمريته، ولكن الرتفاع هذا الحكم ليس من النسخ في ارتفاع هذا الحكم ليس من النسخ في شيء، ولا في وقوعه.

#### إمكان النسخ:

المعروف بين العقلاء من المسلمين وغيرهم هو جواز النسخ بالمعنى المتنازع فيه رفع الحكم عن موضوعه في عالم التشريع والإنشاء.

النسخ في الشريعة الإسلامية:

لا خلاف بين المسلمين في وقوع النسخ، فإن كثيرا من أحكام الشرائع السابقة قد نسخت بأحكام الشريعة الإسلامية، وهذه جملة من أحكامه.

فقد قسموا النسخ في القرآن إلى ثلاثة أقسام:

١ \_ نسخ التلاوة دون الحكم: ويقصد به ان هناك آية نزلت على النبي (صلى الله عليه وآله) ثم نسخت تلاوتها وايضا نصها اللفظي من المصحف، إلا أن ما تضمنته من حكم باق، وقد مثلوا لذلك بآية الرجم التي ٰرويت عن عمر بن الخطاب، وهذا القول باطل من عدة وجوه، منها ما ذكره السيد الخوئي (قده) من أن: مستند هذا القول أخبار آحاد وأن أخبار الاحاد لا أثر لها في أمثال هذا المقام، وقد اتفق العلماء أجمع على عدم جواز نسخ الكتاب بخبر الواحد، وقد صرح بذلُّك جماعة في كتب الأصول وغيرها بل قطع الشافعي بذلك. [البيان في تفسير القرآن: الخوئي، السيد أبو القاسم الجزء: ١، صفحة: ٢٠٦]. ٢ ـ نسخ التلاوة والحكم: ويقصد به أن هناك آية نزلت على النبي (صلى الله عليه وآله) ثم نسخت تلاوتها وحكمها معا من القرآن الكريم، وقد مثلوا لهذا القول بآية الرضاعة التي روتها عائشة كما في كتاب صحيح مسلّم: ج٤. وهذا القول كالقسم الأول من البطلان.

٣ ـ نسخ الحكم دون التلاوة: ويقصد
 فيه نسخ[رفع]مضمون الآية مع بقاء
 صياغتها وطريقة التعبير فيها. وقد ورد
 عن السيد الخوئي (قده) قوله:

وهذا القسم هو المشهور بين العلهاء والمفسرين، وقد ألف فيه جماعة من العلماء كتبامستقلة، وذكروا فيها الناسخ والمنسوخ. منهم العالم الشهير أبو جعفر النحاس، والحافظ المظفر الفارسي، وخالفهم في ذلك بعض المحقين، فأنكروا وجود المنسوخ في القرآن. وقد اتفق الجميع على إمكان ذلك، وعلى وجود آيات من القرآن ناسخة لأحكام ثابتة في الشرائع السابقة، ولأحكام ثابتة في صدر الإسلام.

ولتوضيح ما هو الصحيح في هذا المقام نقول: إن نسخ الحكم الثابت في القرآن يمكن أن يكون على أقسام ثلاثة:
١ ـ إن الحكم الثابت بالقرآن ينسخ

بالسنة المتواترة، أو بالإجماع القطعي الكاشف عن صدور النسخ عن المعصوم (عليه السلام) وهذا القسم من النسخ لا إشكال فيه عقلا ونقلا، فإن ثبت في مورد فهو المتبع، وإلا فلا يلتزم بالنسخ، وقد عرفت أن النسخ لا يثبت بخبر الواحد.

Y - إن الحكم الثابت بالقرآن ينسخ بآية أخرى منه ناظرة إلى الحكم المنسوخ، ومبينة لرفعه، وهذا القسم أيضا لا إشكال فيه، وقد مثلوا لذلك بآية النجوى [يا أَيُّمَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَئْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُواكُمْ فَإِن لَمْ عَجُدُوا فَإِنَّ الله غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١٥٤ ٢١]. فقد استفاضت الروايات من الطريقين: غَيدُوا فَإِنَّ الله غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١٨٥ ٢١]. فقد استفاضت الروايات من الطريقين: غير (عليه السلام) فكان له دينار فباعه أن الآية المباركة لما نزلت لم يعمل بها غير بعشرة دراهم، فكان كلما ناجى الرسول بعشرة دراهم، فكان كلما ناجى الرسول ناجاه عشر مرات.

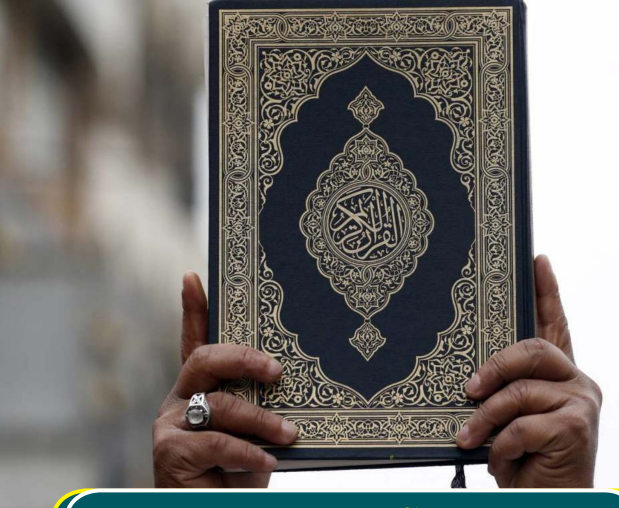
" - إن الحكم الثابت بالقرآن ينسخ بآية أخرى غير ناظرة إلى الحكم السابق، و لا مبينة لرفعه، وإنها يلتزم بالنسخ لمجرد التنافي بينهما فيلتزم بأن الآية المتأخرة ناسخة لحكم الآية المتقدمة.

والتحقيق: أن هذا القسم من النسخ غير واقع في القرآن، كيف وقد قال الله عز وجل:

﴿أَفَلاَ يَتَدَّبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ الله لَوَجَدُواْ فِيهِ اخْتِلاَفًا كَثِيرًا ٤: ٨٢».

ولكن كثيرا من المفسرين وغيرهم لم يتأملوا حق التأمل في معاني الآيات الكريمة، فتوهموا وقوع التنافي بين كثير من الآيات، والتزموا لأجله بأن الآية المتأخرة ناسخة لحكم الآية المتقدمة، والتزموا بالنسخ في هذه الموارد وما التسامح في إطلاق لفظ النسخ بمناسبة معناه اللغوي، واستعاله في ذلك وإن كان شائعا قبل تحقق المعنى المصطلح على التسامح لا محالة. [البيان في تفسير على التسامح لا محالة. [البيان في تفسير القرآن: الخوئي، السيد أبو القاسم، الجزء: ١، صفحة: ٢٨٧].





## حرق القرآن دلائل وعلامات

علي مؤيد الحسني

إن حرق دستور الدولة يعتبر رفضا لقوانينها وتجريا على سيادتها والدين أعلى من الدولة، اذ هو المُعتقدُ الباعث على حفظ الدولة وسيادتها ولا أعتقد أن حرق الكتاب السماوي أدنى خطرا وأكثر إهانة للدولة بغالبيتها المسلمة، ولهذا كان حرق القرآن أمرا واضحا يُظهر رفض المُحرق للقوانين السماوية متناسيا دينه وعقائده..

> كان من المفروض أن ينظر إلى كواليس هذه الحادثة من جانبين:

الأول: إن تعريض دولة ما علاقاتها بالشعوب المسلمة للخسارة والانهيار وليس هذا وحسب بل وتعريض علاقاتها بالدولة الأخرى دليل وجود أمر مريب يجري من تحت الطاولة.. لهذا وجب النظر من قبل العقلاء إلى حيثيات الموقف وإلى الاستراتيجية المستعملة لحشد المسلمين للدخول في حرب لا نهاية لها.

وهذا يمكن أن يُستغل لفئتين: الأولى: الفئة الإعلامية التي تريد أن تركب الموجبة على حساب الشعوب. الثانية: الفئة السياسية التي تريد أن تكرس مواقف شجاعة لتثبيت وجودها في الكرسي.

ولكن يدفع كل ما ذكرنا بها يأتي:

أولا: إن الله تعالى أمرنا بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر كمسلمين ومؤمنين، ولا يمكن أن نسمح لأي أحد أن يميل بعواطفنا الإيمانية الفطرية الوجدانية لمصلحته.

ثانيا: لن نسكت عن أي ممارسة اتجاه الثقل الأكبر، هذا وقد ظهرت مرجعيتنا بأفضل ظهور حيث كانت المرجعية

الدينية حاضرة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إذ يرجع ذلك إلى متابعتها الأحداث ونظرتها للأبعاد الجيوسياسية والجغرافية الدينية وحتى الاجتماعية النفسية لدى المسلمين.

ثالثا: تتابع الأحداث ليكون العراق الأول على رأس هرم الآمرين بالمعروف والناهين عن المنكر ليتابعه الكثيرون على فعله مؤكدين له ومساندين.

الخلاصة:

إن الشيعة أعلى الله كلمتهم هم الفئة المناصرة للقرآن المدافعة عنه المحافظة عليه قبل غيرهم ممن برز معدنهم الحقيقي وهويتهم الزائفة.

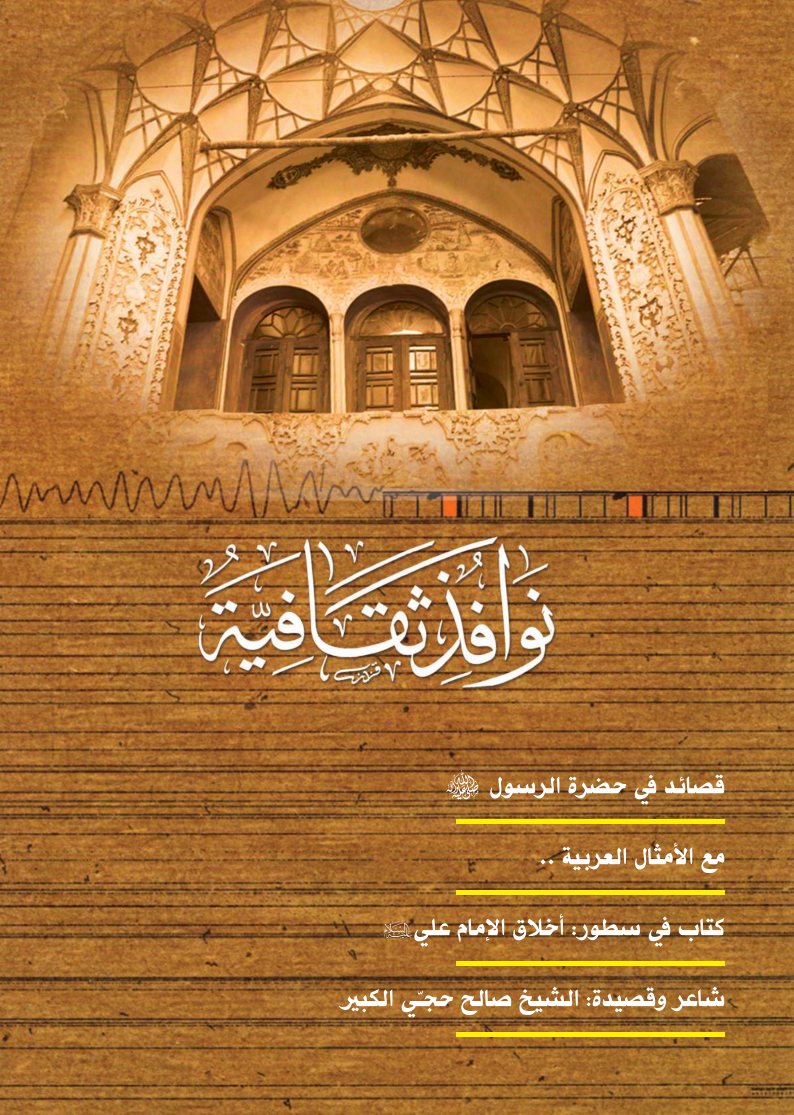
ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

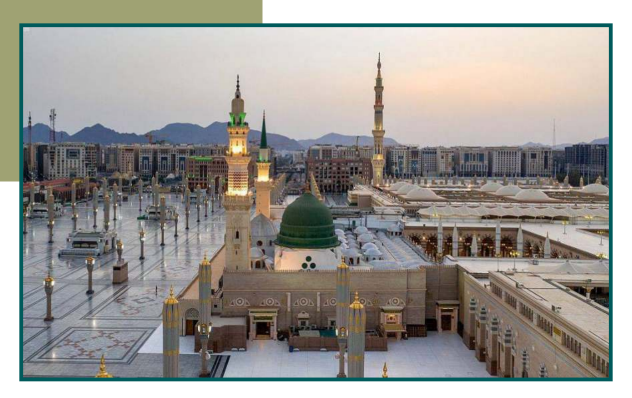




العَتَبُنْ الْعَالَ أَلْمُ الْمُ الْمُ







# قصائد في حضرة الرسول هي

حيدر رزاق شمران

لقد تجسدت الأخلاق العظيمة والمثل العليا للرسول الأعظم (صلى الله عليه واله) في كثير من المواقف الإنسانية التي شهدها قبل وبعد بعثته الشريفة فكان بحق مثالاً للروح العالية التي لم يشهد مثيلها في البيئة الجاهلية وذلك المحيط القاسي الذي كان مبتنيا على الظلم وغلبة القوي على الضعيف..فكانت هذه الروح الكبيرة التي ندر نظيرها مثالا رائعا لأحاديث المتحدثين ولقصائد الشعراء في زمنه..

> فقد وجدوا فيه الكمال الذي لا يشوبه النقص كما شهد بذلك العدو والصديق ولله قول من قال: خُلقتَ مبرأٌ من كل عيب

كأنك قد خُلقتَ كما تشاءُ

#### أبيات أبي طالب:

شيخ الأبطح وسيد قريش وكافل النبي الكريم صلى الله عليه واله وهو لا يعد شاعرا لكنه من الشخصيات المهمة التي تأثرت بشخصية رسول الله فقد وجد فيه ذلك الكيان الرحب وتلك النفس الطاهرة التي تستحق ان يضحي من اجلها بكل غال ونفيس فكان سلام الله عليه حاميا ومدافعا عن رسول الله الى آخر حياته الشريفة وقد ترجم ذلك بأبيات بقيت خالدة على مدى التاريخ...

مدى التاريخ.. لعمري لقد كُلّفتُ وجداً بأحمدٍ

واحببته حب الحبيب الموا وجدت بنفسي دونه وحميته

فها زال في الدنيا جمالا لأهلها

حليم رشيد حازما غير طائش

وأيّده رب العباد بنصره

ألم تعلموا أن ابننا غير مُكذبٍ

وأبيض يستستقى الغمام بوجهه

تلوذ به الهلاك من آل هاشم

كذبتم وبيت الله نبزي محمدا

وأحببته خُب الحبيب المواصل ونسلمه حتى نصرّع حوله

ودافعت عنه بالطلي والكلاكل

وشينٌ على الأعدا وزين المحافل

يوالي إلها ليس عنه بغافل

وأظهر دينا حقه غيرناصل

لدينا ولا يعني بقول الأباطل

ثمال اليتامي عصمةً للأرامل

فهم عنده في نعمةٍ وفواضل

ولما نقاتل دونه ونناضل

ونذهل عن أبنائنا والحلائل





#### قصيدة البردة:

كان كعب بن زهير من الشعراء الذين تشرفوا في حضرة الرسول الأعظم (صلى الله عليه وآله) وقد حضر الى مجلس النبي (صلى الله عليه وآله) خائفا بعدما كان النبي قد أهدر دمه بسبب مواقفه المنحرفة عن الإسلام في قصة مشهورة عند مصادر التاريخ وقد أنشد للنبي قصيدته فألقى عليه بردته وقبل أمانه فعرفت قصيدته فيها بعد بقصيدة البردة..

بانت سعاد فقلبي اليوم متبول

متيم إثرها لم يُفَدَ مكبول

وما سعاد غداة البين إذ رحلوا

لا أغنّ غضيض الطرف مكحول

كل ابن أنثى وإن طالت سلامته

يوما على آلةٍ حدباء محمول

أنبئت أن رسول الله أوعدني

والعفو عند رسول الله مأمول

مهلا رسول الذي أعطاك نافلة ال

قرآن ، فيه مواعيظٌ وتفصيل

لا تأخذني بأقوال الوشاة ولم

أذنب، ولو كثرت عنى الأقاويل

إن الرسول لنورٌ يستضاء به

مهندٌ من سيوف الله مسلول

في فتيةٍ من قريشٍ قال قائلهم

ببطن مكة لما أسلموا: زولوا

شم العرانين أبطالٌ لبوسهمُ

من نسج داود في الهيجا سرابيل

قوما ، وليسوا مجازيعا إذا نيلوا

يمشون مشي الجمال الزهر يعصه . صربٌ إذا عرد السود التنابيل

لا يفرحون إذا نالت سيوفهمُ

مع قتيلة بنت النضر:

كان النضر بن الحارث من أشد الحاقدين على الإسلام وعلى الرسول الكريم (صلى الله عليه وآله) فهو من بين رؤوس الكفر الذين كانوا يحرضون على الدين الجديد وكان يهب الأموال للسواقط ليتغنين بهجاء الرسول وحين وقعت معركة بدر سقط أسيرا في يد المسلمين فأمر الرسول بقتله بسبب أفعاله المشينة ضد الإسلام والمسلمين.. وحين سمعت بنته بقتله ارسلت الى النبي قصيدة ترثيه وتمدح الرسول محمد صلى الله عليه واله..

يا راكبا إن الأثيل مظنة

بلّغ به ميتا فإن تحيةً

منى إليك وعبرةً مسفوحةً

فليسمعن النضر أن ناديته

ظلّت سيوف بني أبيه تنوشه

أمحمدٌ ولأنت نجل نجيبةٍ

ما كان ضرّ ك لو مننت وربها

منّ الفتي وهو المغيظ المحنق

من صبح خامسةٍ وأنت موفقً

ما إن تزال بها الركائب تخفق

جادت بدرَّتها ، وأخرى تخنق

إن كان يسمع ميتٌ أو ينطق

في قومها، والفحل فحلٌ مُعرق

لله أرحامٌ هناك تمزّق

والنضر أقرب من قتلت وسيلةً

وأحقهم أن كان عتقٌ يُعتق

فلم اسمع النبي (صلى الله عليه وآله) شعرها رقَّ لها وقال: لو سمعت شعرها قبل قتله لوهبته لها..



#### يا هاشم الخير:

كان عبد الله بن رواحة من شعراء الرسول (صلى الله عليه وآله) الذين دافعوا عن الإسلام وحياض الدين والذين استبسلوا في سبيل الله وقد استشهد في مؤتة مع جعفر بن ابي طالب (رضوان الله عليه) وقد كان اميرا على الجيش. وله مواقف مشرفة في خدمة الإسلام وكان ينشد الكثير من الشعر والرجز وله قصيدة في مدح الرسول الكريم (صلى الله عليه وآله) انشدها في حضرته جاء منها..

يا هاشم الخير إن الله فضلكم

على البرية فضلا ما له غيرُ

إني تفرّست فيك الخير أعرفه

غير و ... يو و فراسةً خالفتهم في الذي نظروا ولو سألت أو استنصرت بعضهمُ

في حلِّ أمرك ما ردوا ولا نصروا أنت النبي ومن يُحرم شفاعته

يوم الحساب فقد أزرى به القدر

فثبّت الله ما آتاك من حسنٍ

تثبيت موسى ونصرا كالذي نصروا

إلى عذراءَ منزلها خلاءُ

تعفّيها الروامسُ والسماءُ

تُثِيرُ النَّقْعَ، مَوْعِدُها كَدَاءُ

عَلَى أَكْتافِهَا الأَسَلُ الظِّماءُ

#### في مديح سيد الكائنات:

وللشاعر حسان بن ثابت قصيدة أنشدها في مدح الرسول الأعظم صلوات الله عليه واله يستعرض فيها جهاد النبي في خدمة الاسلام والمسلمين واعلاء كلمة الله تبارك وتعالى والدفاع عن حياض الدين الحنيف على الرغم من كل التحديات التي واجهته صلى الله عليه وآله من قبل عتاة قريش وازلامهم حتى يظهر دين الله على السلمين كله ولو كره الكافرون وحتى ينبلج النور المبين على وجه الأرض داحضا بضيائه الدياجر...

عفتْ ذاتُ الأصابع فالجواءُ

دِيَارٌ مِنْ بَني الْحَسْحَاسِ قَفْرٌ

عَدِمْنَا خَيْلَنا، إنْ لم تَرَوْهَا

يُبَارِينَ الأسنّة مصعِدَاتٍ

تَظَلُّ جِيَادُنَا مُتَمَطِّرَاتٍ

فإما تعرضوا عنا اعتمرنا

وإلا، فاصبروا لجلادِ يومٍ

وَجِبْرِيلٌ أَمِينُ اللهَ فِينَا

وَقَالَ اللهُّ: قَدْ أَرْسَلْتُ عَبْداً

شَهِدْتُ بِهِ، فَقُومُوا صَدِّقُوهُ!

وَقَالَ اللَّهُ : قَدْ يَسَّرْتُ جُنْداً

لنا في كلّ يومٍ منْ معدٍّ

فنحكمُ بالقوافي منْ هجانا

ألا أبلغْ أبا سفيانَ عني

وأن سيوفنا تركتك عبدا

كَأَنَّ سَبِيئَةً مِنْ بَيْتِ رَأْسٍ

هجوتَ محمداً، فأجبتُ عنهُ

عربي عربي عن المنابع

أَتَهْجُوهُ، وَلَسْتَ لَهُ بِكُفْءٍ

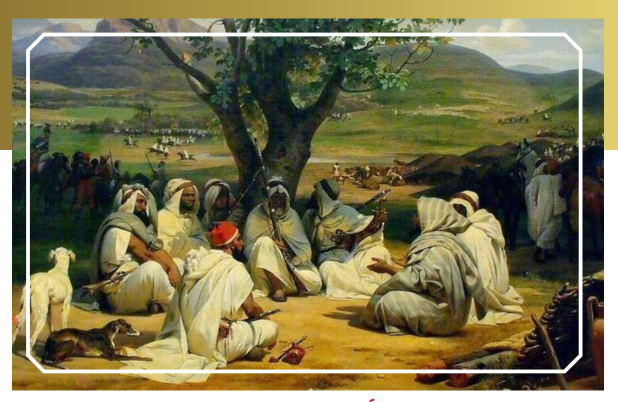
هجوتَ مباركاً، براً، حنيفاً

فَإِنَّ أَبِي وَوَالِدَهُ وَعِرْضي

لساني صارمٌ لا عيبَ فيهِ

تلطمهن بالخمرِ النساءُ وكانَ الفَتْحُ، وانْكَشَفَ الغِطاءُ يعزُّ اللهُ فيهِ منْ يشاءُ وَرُوحُ القُدْسِ لَيْسَ لَهُ كِفَاءُ يقولُ الحقَّ إِنْ نفعَ البلاءُ فقلتمْ: لا نقومُ ولا نشاءُ همُ الأنصارُ، عرضتها اللقاءُ سِبابٌ، أَوْ قِتَالٌ، أَوْ هِجاءُ ونضربُ حينَ تختلطُ الدماءُ فأنتَ مجوفٌ نخبٌ هواءُ وعبد الدار سادتها الإماء تُعفيِّها الرَّوَامِسُ والسَّمَاءُ وعندَ اللهِ في ذاكَ الجزاءُ فَشَرُّكُما لِخَيْرِكُمَا الفِداءُ أمينَ الله، شيمتهُ الوفاءُ لعرضِ محمدٍ منكمْ وقاءُ وَبَحْرِي لا تُكَدِّرُهُ الدلاءُ





# لأمثال العربية

إن الأمثال العربية القديمة هي مرآة تعكس الملامح النفسية والفكرية للعرب آنذاك، والمثل هو جملة ذات فائدة، من سماتها الإيجاز، وقد توارثتها مشافهة من جيل إلى جيل، وهو جملة محكّمة البناء بليغة العبارة، شائعة الاستعمال عند مختلف طبقات المجتمع، وإذ يلخّص المثل قصة عناء سابق وخبرة غابرة اختبرتها الجماعة، فقد حظى عند الناس بثقة تامة، فصدّقوه لأنه يهتدي في حلّ مشكلة قائمة بخبرة مكتسبة من مشكلة قديمة انتهت إلى عبرةٍ لا تُنسى، وقد فمواعيد عرقوب علم لكل قيلت هذه العبرة في جملة موجزةٍ قد تغنى عن رواية ما جري.

> كل أمم الأرض لها تراثها الذي يعبّر عن الكثير من الأحداث والمناسبات التي حدثت عبر التاريخ، ومن أنواع التراث الأمثال الشعبية والحكم ويقوم الناس باستخدام هذه الأمثال أو الحكم إذا مرّوا بظرف أو حدث في حياتهم اليومية، فيعبرون عنه بمثل أو حكمة، وهكذا تبقى محفوظةً ويتداولها الناس جيلاً بعد جيل مع إضافة ما استجد من أمثال تعبر عن أحداث الحاضر.

> عرف النحوي اللغوي أبو إبراهيم الفارابي، المثل في كتابه الشهير «ديوان الأدب» بقوله: المثل ما تراضاه العامة والخاصة في لفظه ومعناه، حتى ابتذلوه فيما بينهم وفاهوا به في السراء والضراء، واستدروا به الممتنع من الدر'، ووصلوا به إلى المطالب القصية، وتفرجوا به عن الكرب والمكربة، وهو من أبلغ الحكمة لأن الناس لا يجتمعون على ناقص أو

مقصر في الجودة أو غير مبالغ في بلوغ المدى في النفاسة. وقال النحوي أبو العباس محمد بن يزيد المبرد: «المثل مأخوذ من المثال، وهو قول سائر يشبه به حال الثاني بالأول والأصل فيه التشبيه، فحقيقة المثل ما جعل كالعلم للتشبيه بحال الأول، كقول كعب بن زهير:

كانت مواعيد عرقوب لها مثلا

وما مواعيدها إلا الأباطيل

ما لا يصح من المواعيد إن الأمثال هي وسيلة للوصف والحكمة ووجهة نظرهم فترى قد ضربوا المثل ببعض الشخصيات كقولهم: (أسخى من حاتم، أدهى من قيسن، أعز من كليب بن وائل). ويتمثلون بالظواهر الطبيعية كقولهم (اهدى من النجم) وبالحيوانات كقولهم (أمضى من ليث، أبصر من عقاب) لقد أبدع العرب في قولهم الأمثال والحكم والتي مازالت إلى الآن متداولة ومن تلك الأمثال:

من أطاع عصاك فقد عصاك مكره أخاك لابطل

اتق غضبة الحليم إذا غضب

لسانك حصانك إن صنته صانك وإن خنته خانك

وغيرها الكثير من الأمثال وقد صيغت بجمل قصيرة ذات معنى وافٍ ومتكامل لحالة ما.



#### صدر حديثا كتاب (معالم المرقد العلوى المطهر)

عن قسم الشؤون الفكرية والثقافية (المجمع العلمي العلوي في العتبة العلوية المقلم والماحثين الناطقين بغير العربية.

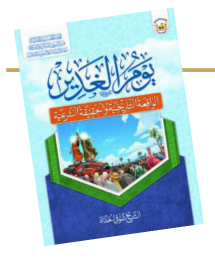
ومن الجدير بالذكر ان العتبة العلوية المقدسة قد أصدرت عدداً من الكتب حول تاريخ ومعالم الحرم العلوي المطهر منها كتاب معالم ومساجد في الروضة الحيدرية المطهرة ودليل العتبة العلوية المقدسة.



### صدر حديثا كتاب (يوم الغدير: الواقعة التاريخية والحقيقة الشرعية)

صدر حديثاً عن شعبة الدراسات والبحوث الإسلامية في قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة الحسينية المقدسة كتاب بعنوان (يوم الغدير: الواقعة التاريخية والحقيقة الشرعية)، للمؤلف الشيخ شوقى الحداد.

وجاء في مقدمة الكتاب (في الواقع إن جهلنا بالتاريخ وسياسة تجهيل الأمة التي يعمل عليها بعض العاملين والمسؤولين المستفيدين في بعض المجتمعات الإسلامية لا يمنع من وقوع الفتن وسفك الدماء بل إن النار تبقى مشتعلة تحت الرماد حتى يأتي من يحرّكها فتعود للاشتعال قبل أن نشعر بها ودون أن نكون مستعدين لعواقبها، أما عندما نعمد إلى تنوير الأجيال وتثقيفها وتعريفها بتاريخها يستطيع كل واحد منا أن يعرف جذوره وأصوله الضاربة في التاريخ)



### صدر حديثاً كتاب ( إجازات في الحديث)

صدر حديثاً عن الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة ضمن سلسلة نتاجات مركز الكاظمية لإحياء التراث كتاب يحمل عنوان: (إجازات في الحديث) إعداد الحاج عبد الرسول الملا الكاظمي.

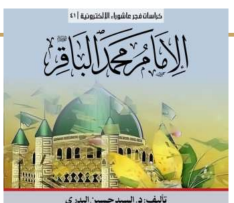
ويعرّج الكتاب على الإجازات المخطوطة الخمس في رواية الحديث الشريف للسيد حسن الصدر «طاب ثراه» ت ١٣٥٤هـ/ ١٩٣٥م وتوثيق الإجازات الروائية المخطوطة التي منحها للشيخ علي بن ميرزا خليل الطيب الطهراني وأخيه الشيخ حسين، وللشيخ محمد صالح، وللسيد علي نقي النقوي، وللشيخ الميرزا هادي كاشف الغطاء «قدس الله أرواحهم جميعاً.



#### صدر حديثا كتاب (الإمام محمد الباقر 🙉)

صدر حديثاً عن شعبة فجر عاشوراء التابعة الى قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة الحسينية المقدسة كراس حمل عنوان (الإمام محمد الباقر (عليه السلام)) للدكتور السيد حسين البدري.

ويركز الكتاب على موضوع ولادة الإمام ونشأته والتسمية واللقب وحياته ومسيرته العلمية بشكل موسع وكامل، والإمام الباقر من تلك السلسلة الذهبية التي يتطلع إليها العلماء والصالحون جيلا بعد جيل ونادوا باسمه لما حواه من السمو في الذات وصلاح الصفات وطهارة النشأة والتوسع في المعرفة ووراثة خاتم النبيين(صلى الله عليهم أجمعين).



**تاليف: د. السيد حسين البدري** صدارات مركز فجر عاشوراه الثنافي. النابع للعنبة الحسينة القدسة. قسم الشؤون الذكرية والثقافية ١٩٤٤.٢٠٢٣ه

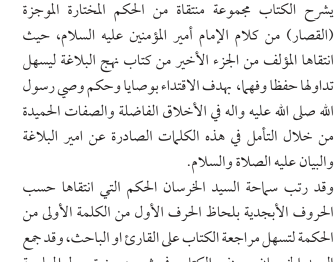




عنوان الكتاب: أخلاق الإمام علي (عليه السلام)

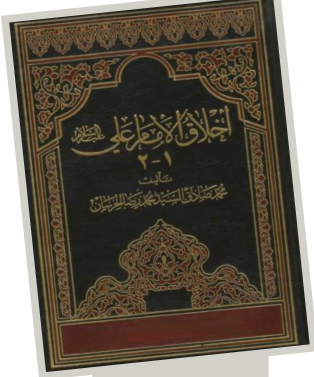
المؤلف: السيد محمد صادق السيد محمد رضا الخرسان(دام ظله)

الناشر : قسم الشؤون الفكرية والثقافية — العتبة العلوية المقدسة



الحروف الأبجدية بلحاظ الحرف الأول من الكلمة الأولى من الحكمة لتسهل مراجعة الكتاب على القارئ او الباحث، وقد جمع السيد الخرسان مصنف الكتاب في شرحه بين تبسيط المعلومة من خلال أسلوبه السهل وعبارته الواضحة والبيان بعيدا عن تعقيدات الرمزية والتفسيرات الباطنية، وقد عمد المؤلف في بداية الكتاب على تقديم مقدمة علمية رصينة ساهمت في توضيح مطالب الكتاب بصورة واضحة وهادفة حيث قدم تمهيدا حول مهج البلاغة وجامعه الشريف الرضي ، وعن صاحب الكلمات الإمام أمير المؤمنين عليه السلام، وقد عمل المؤلف في تضمين ما اختاره من الحكم من الآيات والروايات من دون اسهاب في الشرح، ولا ايجاز يقصر عن إيصال الفكرة .

يقول المؤلف في مقدمته للكتاب: (صفحات بين يدي القارئ الكريم أعرض فيها شيئا عن شخصية الإمام أمير المؤمنين عليه السلام .. كها أعرض فيها شرحا لمجموعة من الحكم المختارة من كلامه عليه السلام مستلة مما جاء في الجزء الأخير من نهج البلاغة للشريف الرضي، راعيت في عملية اختيارها وانتقائها الكلمات المختصرة ذات المفردات الموجزة .. ليسهل تداولها حفظا وفهها لعامة الفئات العمرية لتكون مصدر قوة ودعم وتوجيه ..) والكتاب في جزئيين بمجلد واحد، وقد انتهى المؤلف من تصنيف هذا الكتاب بتاريخ ١٤ من شهر رمضان المبارك ١٤١٨ه.







# القرآن الكريم في فكر الإمام على على

عنوان الندوة الفكرية التي أقامها المجمع العلوي للبحوث والدراسات الإسلامية / تُقسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العلوية المقدسة، بالتعاون مع مؤسسة علوم نهج البلاغة في العتبة الحسينية المقدسة، بحضور نخبة من طلبة وأساتذة الحوزة العلمية وعدد من الأكاديميين.

وتضمنت الندوة ورقتين بحثيتين الأولى للسيد نبيل الحسني مدير مؤسسة علوم نهج البلاغة وكانت بعنوان (قدسية القران بين الإحياء والإماتة في ضوء التاريخ ونهج البلاغة)

الورقة البحثية الثانية لعميد كلية التربية الأساسية أ.د. حسن الفياض بعنوان (الإمام على والقرآن .. قراءة في نصوص نهج

ابتدأت الندوة بالورقة البحثية الأولى لسماحة السيد نبيل الحسني، عندما قدم مشكلة البحث من خلال تشخيص الوسائل التي أماتت قدسية القران ووسائل احيائه، ثم قدم مقدمة البحث التي ركز فيها التفريق بين قدسية الرمز وقدسية النص، من خلال قراءة التاريخ الإسلامي الذي نجده بين تقديس الرمز وتوهين النص، ثم بين السيد الحسني أن الإمام أمير المؤمنين (عليه السلام) قام بعدة إجراءات لتصحيح مسار قدسية النص وقدسية القرآن من خلال إضفاء مصطّلحات القدسية والطهر والطهارة.

وأوضح السيد الحسني عن معنى الرمزية والتي عنى بها رمزية فمثلا يقول: القرآن ، ودعى إلى إحياء قدسية النص من خلال الإعتباد على - ناطق لا يعيا لسانه. فهم القرآن وارجاعه الى أهله الذين هم أهل القرآن وصنوه. وقد حدد الباحث في ورقته البحثية الشواهد والوسائل الكاشفة على قدسية القرآن ورمزيته ، والوسائل عمدت على اماتة وسائل النص ورمزية القرآن من خلال عدم توقيره، وحصره للتلاوة فقط، او للقسم او للتبرك به ... ، وان اول وسيلة استخدمت في صرف الامة على قدسية النص كانت شعار (حسبنا كتاب الله) لان الامة لا تنجو مالم تتمسك بالثقلين.

وأوضح الباحث في بحثه قدسية القرآن في ضوء نهج البلاغة ، فقد تم تحديد الوسائل لإماتة قدسية رمزية الكتاب من خلال: - اتباع الفتن.

- -تبيان منهج معاوية في تأويل القرآن حسب مصالحهم. -وسيلة الأحتكام الى الرأي.
  - -ادخال التنجيم في أعمال الناس.
  - -نشر الآراء في الصفات والتوحيد.

وبين الباحث السيد الحسني عن الإجراءات التي اتبعها الإمام أمير المؤمنين (عليه السلام) لإرجاع الامة الى جادة الصواب والحق من خلال الآتي:

> -الملازمة بين احياء قدسية القرآن وقدسية العترة. -ارجاع الناس الى العترة وهم الثقل الثاني.

-الاخذمن العترة في فهم القرآن.

-ارجاع الامر الى الله ورسوله في التنازع وليس الى الآراء.

ثم أبتدأت الورقة البحثية الثانية لعميد كلية التربية الأساسية أ.د. حسن الفياض بعنوان (الإمام علي والقرآن .. قراءة في نصوص نهج البلاغة)، حيث ابتدأها قائلا يجب ان ننتصر بالقرآن قبل أن ننصره ، فكما يقول الإمام عليه السلام عن القرآن هو شافع مشفع ، ثم أوضح الفياض في ورقته البحثية ان الإمام علياً عليه السلام هو القرآن الناطق فكلامه وخلقه وفعله هو قرآن وهو تجسيد حي للقرآن الكريم حيث ظهر القرآن على كل تفاصيل حياته، فكأنه قرآن يمشي على الأرض. ثم أوضح السيد الفياض ان الإمام في خطبه وحكمه ورسائله في نهج البلاغة قد كلم الناس على قدر عقولهم، ففي كلام الإمام تجد ايات القرآن ظاهرة بكلامه ومنطقه فهو يمزج القرآن بكلامه ، وفي كلام الإمام الكثير من البلاغة والفصاحة التي أعييت الكثيرين ، فمثلا يستعمل الإمام التنائيات الضدية

- صامت ناطق.

- ذلك القرآن فاستنطقوه ولن ينطق.

فكان الإمام سلام الله عليه هو الثقل الثاني الموضح لكتاب الله والناطق بالحق والصدق، فجاء سلام الله عليه في احدى خطبه واصفا للقرآن ( الناطق الذي لا يغش والهادي الذي لا يضل..) وختم الباحث ورقته البحثية قائلا ان الإمام علياً (عليه السلام) يمثل الإسلام بكل تفاصيله وهو مجسدٌ لرسالة السماء وفكره (صلوات الله وسلامه عليه) ليس منعزلا عن وحي السماء، بل هو توظيف لهذا الوحى المبارك، لذلك لا غنى لنا كمؤمنين بنهج آل البيت (عليهم السلام) عن فكر أمير المؤمنين «عليه السلام» وما ورد عنهُ من فعل وقولٍ.

وختمت الندوة بمداخلات وأحاديث النخب الحوزوية والأكاديمية التي أثرت الندوة والباحثين.



#### قتيل عمية لا يدرى من قتله

كان مالك الأشتر هو القائد الأعلى للجيوش بعد أمير فقال (عليه السلاه المؤمنين (عليه السلام) فلما قام الإمام على (عليه السلام) بيت مال المسلمين.

بتحريض الناس وحثهم على المسير الى صفين وقال (عليه السلام): سيروا إلى أعداء الله سيروا إلى أعداء القرآن والسنن سيروا إلى الأحزاب

وقتلة المهاجرين والأنصار.

فقام رجل من بني فزارة فقال له: أتريد أن تسير بنا إلى إخواننا من أهل الشام نقتلهم كما سرت بنا إلى إخواننا من أهل البصرة فقتلتهم كلا والله إذن لا نفعل ذلك.

فقام الأشتر فقال: من هذا المارق؟ فهرب الفزاري واشتد الناس على أثره فلحق في مكان من السوق تباع فيه البراذين فوطئوه بأرجلهم وضربوه بأيديهم ونصال سيوفهم حتى قتل فأتى علي

(عليه السلام) فقيل له: يا أمير المؤمنين قتل الرجل. قال (عليه السلام): ومن قتله؟

قالوا: قتلته همدان ومعهم شوب من الناس

فقام الأشتر فقال: يا أمير المؤمنين لا يهدنك ما رأيت ولا يولينك من نصرنا ما سمعت من مقالة هذا الشقي الخائن إن جميع من ترى من الناس شيعتك لا يرغبون بأنفسهم عن نفسك ولا يحبون البقاء بعدك فإن نفسك ولا يحبون البقاء بعدك فإن ما ينجوا من الخوف من خافه ولا يعطى البقاء من أحبه وإنا لعلى بينة من ربنا وإن أنفسنا لن تموت بيئة من ربنا وإن أنفسنا لن تموت قوما كما وصف أمير المؤمنين وقد وثبت عصابة منهم على طائفة من وثبت عصابة منهم على طائفة من

المسلمين بالأمس وباعوا أخلاقهم بعرض

فقال (عليه السلام): قتيل عمية لا يدرى من قتله ديته من

فقال أمير المؤمنين (عليه السلام): الطريق مشترك والناس في الحق سواء ومن اجتهد رأيه في نصيحة العامة فقد قضى ما عليه، ثم نزل فدخل منزله.

من الدنيا يسير.

#### طرائف النحويين

قال رجل نحوي لابنه: إذا أردت أن تتكلم بشيء فاعرضه على عقلك وفكر فيه بجهدك حتى تقومه ثم اخرج الكلمة مقومة فبينما هما جالسان في الشتاء والنار مشتعلة وقعت شرارة في (جبته) وهو غافل عنها والابن يراه فسكت ساعة يفكر ثم قال: يا أبت أريد أن أقول لك شيئًا، أفتأذن لى فيه؟

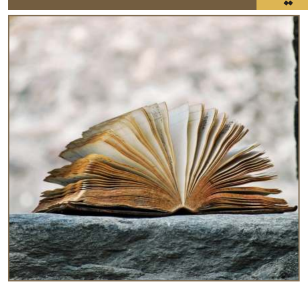
قال أبوه: إن حقاً فتكلم، قال أراه حقاً، فقال: قل، قال: إني أرى شيئاً أحمر على جبتك، قال: ما هو ؟ قال: شرارة وقعت على جبتك. فنظر أبوه إلى جبته وقد احترق منها جزء كبير فقال للابن: لماذا لم تعلمني به سريعاً؟ قال: فكرت فيه كما أمرتني ثم قومت الكلام وتكلمت به فنهره، وقال له: لا تتكلم بالنحو أبداً.



#### الحكاية

الحَكُيُ أحد أمتع الفنون الأدبية، وأكثرها شعبية، وأحبِّها إلى النفوس، فهو المتعة التي يتشاركها طرفان؛ طرف يحكي وطرف يُحكَى له، وثالثتهما هي «الحكاية» التي تجري على لسان حاكيها في ساعة من ساعات الشغف، محمَّلةً بأصداء الموروث، وخبرات الآباء والأجداد، لتتسلل بلطف إلى السامع، يطربُ لمعانيها طربًا لا يقلُ عن طربه بحُلو صيًا غتها وجميل عبارتها.

والحكاية تتمي إلى الأدب السردي وإلى عالم الخيال والمتخيل، وتتميز أحداثها بحيوية خاصة، والحدث فيها مختلق إلا أنه مروي بوضوح يمكن فهمه بسهولة، يتوضع في شرط بعيد زمنياً من دون تحديد، وهذا لا يمنع من وجود بعض الحكايات التي تتضمن شخصيات وأحداثاً تاريخية وأخرى حقيقية، عندها يكون الهدف منها أخلاقياً.



نوافران المدالاؤلوه؟؟ (هـ المدو 170-شهر ديم الأولوه؟؟ (هـ

#### شاعر وقصيدة



### الشيخ صالح حجتي الكبير

حيدر رزاق شمران

تميز الشاعر الشيخ صالح حجي بالشاعرية ورقة الأحاسيس وحسن الأسلوب الشعري الذي كان يوصف بقوة الديباجة ورصانة السبك ولقد لاقى شعره إعجابا من قبل أدباء عصره حيث كان أديبا يمتاز ببساطة المفردة في صياغة الصورة الشعرية التي كان يرسمها بتلقائية وعفوية.

#### ولادته ونشأته:

هو الشيخ صالح بن قاسم بن محمد بن أحمد بن حجي الطائي الحويزي الزابي النجفي وهو شاعر وأديب فاضل.

نشأ في النجف واخذ يجد فيها بطلب العلم والمعرفة والتزود من الآداب والعلوم المختلفة حتى أصبح أديبا ممتازا وشاعرا معروفا.

يذكر صاحب الحصون المنيعة في مجلده الأول صفحة ٤١١ قائلا: وآل حجي اسرة نجفية معروفة تنحدر من عشيرة الزابية وهي فخذ من قبيلة طي كان مسكنهم على شط الفرات وأول من رحل منهم إلى النجف لتحصيل العلم الشيخ قاسم والد

المترجم له فحضر على علماء عصره وانكب على التحصيل والتفوق في دراسة الفقه والأصول حتى حاز على مرتبة المجتهدين العظام ثم بعد برهة رحل الى بلاد فارس ووصل الى خراسان عام ١١٩٠هـ ولم يكن المترجم له في أول امره مشغولا في نظم الشعر وانها كان عفيفا ناسكا حافظا للقرآن فكف بصره بعد مدة من عمره فلاذ بالشعر يتسلى به فانفتقت قريحته فصار أحد الشعراء المجيدين.

#### شهادة معاصريه:

وقد ذكر شاعرنا النقدي في الروض النضير صفحة ٥٥٣ قائلا: كان من أهل الفضل والكمال والعلم والتقوى نشأ في النجف



واكتسب فيها المفاخر وآثاره الأدبية جلها في مدح آل البيت . وذكره الشيخ ابراهيم صادق في مجموعته فقال: هو الفاضل الذي طابت سريرته فحمدت سيرته والكامل الذي امتحن بذهاب بصره فازدادت والحمد لله بصيرته أالساحب على ذوى الفضائل والنهى حلل فخر طويلة الذيل والسامي على ذي الأدب من الأواخر والأوائل اسمو سهيل على السهى وان برز في اوائل الليل أبالغ رتب المشايخ الكرام وهو اذ ذاك غلام وجامع مناقب تقصر على الاحاطة بها اطراف الاقلام أبدر السعد اللائح وصراط المجد الواضح من قامت به اركان الفنون الادبية وانتظمت به شتات العلوم العربية.

اما الشيخ مهدي كاشف الغطاء فذكره في مجموعته قائلا: «فحل الادب الهدار وفارس الكمال المغوار وجواد الفضل الذي لا يشق له غبار ولا يجاريه مسار في مضهار التقى النقى من كل عيب ... وكان الأولى حقاً ان يقدم في هذه المجموعة على كثير ممن سبق لأنه قد اجاد في رثائه كل الاجادة وبلغ في بلاغة النظم البديع مراده».

توفي الشيخ صالح حجّى الكبير في النجف الأشرف عام ١٢٧٥هـ ودفن بها وقد خلف شعرا كثيرا لو جمع لكان ديوانا ولكن لم يبق من شعره الا القليل الذي تم جمعه من هنا وهناك.

#### يا نبي الهدي..

من قصيدة له في مدح الرسول الأعظم محمد (صلى الله عليه وآله)..

يا نبي الهدى وما الانبياءُ

منك الا ارضٌ وانت السماءُ

انها الانبياء مبدء فيض

ولك الابتداء والانتهاءُ

بل بأسماك سبّحوا لله في الذر

وفي البعث في صفاتك جاؤوا

عرفوا منك بعض معنى فتاهوا

فيه لولم يكن بك الاهتداءُ

فاذا كان حالهم فها حال

سواهم وما همُ انبياءُ

غير اني اقول انك باب

الله فيه السراء والضرّاءُ

#### لكن أملت ُ (محمداً) للمتتى..

ومن قصيدة له مبارياً بها قصيدة كعب بن زهير في مدح النبي الأكرم(صلى الله عليه واله) اخترنا منها هذه الأبيات.. مالي ولي كبدُّ بها متبولُ

ودم بصارم لحظها مطلولُ

اشكو ويمنعني واشكر فعلها وتميل بي فأميل حيث يميل حوراء تحسب باحورار عيونها كحلاً وما بعيونها تكحيل فكأنها هي بالجمال (بثينةٌ) وكأنما انا بالغرام (جميلُ) عذلت عليك عواذلي فعذلتهم فأنا بحبك عاذلٌ معذول لي فيهمُ املٌ وما اهناهُ لي لو كان ينجح منهم المأمولُ فسلوا فما انا غير ظلِّ بعدهم والظل يعرض ساعةً ويزول لكن املتُ (محمداً) لملمتي والنجح عند (محمدٍ) مأمولُ

#### بأبى من بكى الحسين عليه..

ومن قصيدة له في رثاء أبي الفضل العباس (عليه السلام) اخترنا منها هذه الأبيات..

هلّ لا هلّ بالهنا عاشورُ

فعلى ناظري الكرى محظورٌ

الله واندكّ بيته المعمورُ

ذاك شهرٌ تزلزل به عرشَ

يوم اخنى على أبي الفضل فيه

قدرٌ قبل آدم مقدورُ

يا حميّاً غداة قلّ المحامي ونصيراً غداة عزّ النصيرُ

من لهذي الاطفال بعدك حام

ولهذي العيال بعدك سورً

فأجب دعوتي فأنت مجيبٌ

وأجرْ حوزتي فأنت مجيرُ بأبي من بكى الحسين عليه

ونعاهُ التهليل والتكبيرُ

لست انساه في الوغي يتهادي

باسمَ الثغر والعجاج يثورُ

يتلقى الجمَّ الغفير بعزم ما لديه الجم الغفير غفيرٌ

لم يزل يحصر الأسود الى ان

خرّ من بينها الهزبر الحصورُ وبشاطى الفرات يقضى أبو الفضل

أواماً ليت الفرات يغورُ



**59** 



# براعد وقواني

إعداد: وحدة الإعلام النسوي



### الذكاء الاجتماعي

لغة الحوار والتفاهم لا الخوف

عدوانية الأطفال بالمدارس

أدعية الوالدين ما بين الاستجابة وعدمها



# الذكآء الاجتماعي

زكية الزبيدي

إن دورك كمرب يتحتم عليك أن ترسم لأبنائكً حدود العلاقات الاجتماعية، مثلا من تصاحب, من تتجنب، ١١ كيف؟ متى؟ تبدأ أو تنهى علاقاتك، تلك الحدود تكسبهم الذكاء الاجتماعي الذي يوفر لهم التقبل الاجتماعي والنفسية السليمة وبالتالى الخطوات الصحيحة لنجاحهم في كافة مجالات حياتهم.

اكتساب التقبل:

تعويد الطفل منذ مرحلة عمره الأولى على تقبل الأخرين، فمن الخطأ تعويد الطفل على والديه فقطا بالتأكيد إن هذه العادة متعبة للأهل ومضرة للطفل، فاندماجه مع الآخرين يمنحه شعور التقبل في المجتمع والثقة والاعتماد على النفس.

فنون الرد:

التكلم مع الصغير بأسلوب الكبار وإعطاؤه مساحة للتعبير عن نفسه وتشجعيه على ذلك بالكلمات اللطيفة المحببة، وبهذه الطريقة نعلمه كيفية الرد الصحيح على الآخرين والاندماج معهم، أما بعد بلوغ طفلك السادسة فمن الضروري في هذه المرحلة تعليم الطفل الوقت المناسب للكلام، وعدم التسرع في الحديث، وإن أخطأ في هذا،

فالمحاولات وعدم الملل في التوجيه أساس النجاحات في التربية.

التعايش مع جميع فئات المجتمع:

يكتسب الطَّفل التعايش مع الآخرين من خلال تقليده لذويه، وهذا الاكتساب مهم جداً لنجاحه في المجتمع بمختلف فئاته، فمن الضروري تعليم الأبناء على المرونة في التعامل من الأخرين وعدم التشدد والتعصب، وهذا يكمن بغرس فكرة الاختلاف بين فئات المجتمع في الفكر والشكل والأسلوب وتقدير هذا الاختلاف، فتعليمه متى يتكلم إن وجد أن المناقشة توصله إلى نتيجة، ومتى ينسحب حفاظاً على علاقاته الاجتراعية فخسائر التعصب والتزمت بالرأى فادحة بنفور الأغلبية، وجذا فإن التعامل مع العقول أساس الذكاء الاجتماعي، هُو أن توصل فكرك وتؤثر بالأخرين دون التجاوز عليهم أو التقليل من

من الذين اتجنبهم؟

في مرحلة الدراسة المتوسطة وترسيخ معالم شخصية طفلك الذي يتأثر في هذه المرحلة بكل المحيطين به، وبهذا يجب أن نحرص على التقرب من الأبناء لمساعدتهم في اختيار الأشخاص المناسبين وتجنب الاشخاص الذين

يؤثرون سلبأ على فكرهم وسلوكهم ويستهلكون من طاقاتهم وأوقاتهم دون جدوى، ومن المهم تعليم الأبناء تجنب الطاقات السلبية دون مقاطعتهم بل الابتعاد عنهم وعدم التركيز في أفعالهم. التعامل مع العاطفة:

مهم جدا التعامل العاطفي الصحيح خصوصاً في مرحلة المراهقة وما بعدها وذلك بالتقرب من الأبناء ومساعدة أحدهم كصديق في معرفة حقيقة مشاعره وكيفية التحكم فيها، وإدراك حقيقة مشاعر الآخرين، فهو بأمس الحاجة إلى من يساعده في فهم ذاته وماذا يريد وانقاذه من الأوهام التي يقع فيها أقرانه والتي تؤدي بهم في الغالب إلى الانعزال أو الغضب والتمرد وهذا يؤثر بصورة مباشرة على علاقاته الاجتماعية. الحديث مع الذات:

هذه الميزة بمثابة التقييم للذات، فمراجعة ما قمنا به خلال يومنا تفيدنا كثيرا في تطوير ذواتنا وتحسين علاقاتنا مع الأخرين، فعليه يجب أن ندرب أطَّفالنا بسؤالهم بين فترة وأخرى ماذا فعلت، هل هذا صحيح، كيف يمكن أن أصحح هذا الخطأ، فيبدأ الأبناء بمراجعة أنفسهم تلقائياً وبذلك سنحصل على نتائج إيجابية في جميع نواحي حياتهم.





### لغة الحوار والتفاهم لا الخوف

#### اسراء حسن

كثيراً ما نرى بعض الآباء وهم يتعاملون مع أطفائهم في فترة الطفولة بلغة التخويف والتهديد والعناد والقسوة، ومن يتأخر عن أداء واجبه سوف يعاقب وبشدة وذلك يؤدي إلى قيام الأطفال بواجباتهم خوفاً من الآباء، بينما نلاحظ مقدار الفائدة والفرق في تعامل الوالدين مع أطفائهن بلغة الحوار والصبر والهدوء والتفاهم.

وهذا ما وجدناه في تجربة أم وكيفية تتعاملها مع أطفالها حيث تقول: إني أعامل أطفالي بالحب والحنان وعندما أطلب منهم تنفيذ بعض الأوامر وأصبر وأتأذى حينها أشاهد اطفالي يلبون الأوامر وأتأذى حينها أشاهد اطفالي يلبون الأوامر خوفاً، ولكن مع مرور الزمن سوف يكبر الأولاد ويذهب سبب الخوف الذي ينتج عنه الطاعة، وبهذا سيعاندون ويتذمرون، وبهذه الحالة فإن الأفضل والأكثر نفعا هو التعامل معهم بلغة الحوار والصبر والهدوء لأن العلاقة بهذا تكون صادقة ومرنة فتكون محببه للأبناء.

إن تنفيذ الأوامر الناتجة عن الخوف تنتهي بانتهاء الخوف، ولأن لغة الحوار والتفاهم تعتبر من أهم أساسيات

العلاقات الأسرية السليمة لما للحوار من دور فعال في احترام الرأي حيث يساهم الحوار الأسري بتقارب وجهات النظر وإشاعة روح الألفة والمحبة لذا ينبغي استعال المودة ولغة الحوار.

ضمن هذا الموضوع توضح أخصائية الإرشاد النفسي والتربوي آلاء القدرة الأسباب الكامنة وراء انعدام التواصل بين الآباء والأبناء قائلة: تعتبر التنشئة الاجتهاعية السلبية التي خضع لها الوالدان منذ الصغر السبب الرئيسي في تكريس أسلوب فرض القرار على الأبناء دون وجود أي حوار بينهم، وهذا ما يفسر ضعف شخصية بعض الآباء والأمهات.

وتشير الدكتورة آلاء القدرة إلى مخاطر

انعدام التواصل بين الآباء والأبناء قائلة: غياب لغة الحوار وآلية التواصل بين الوالدين وأبنائهم أو بين الكبار والصغار عموماً يؤدي إلى وجود حواجز بينهم وتفكك في العلاقات وانعدام الثقة ويجعل الأسرة متوترة ومشحونة دائها ويجعل الأبناء قريبين لأصحاب السوء والضياع والانحراف.

### الطفل العنيد

إن قضية عناد الأطفال مشكلة تعاني منها أغلب العوائل إذ يصعب السيطرة على سلوك الطفل العنيد، وهذا بالتأكيد سيسبب إحراجا أمام الاخرين، وكذلك توتر الآباء والأمهات الذي يظهر من ردود أفعالهم الغاضبة التي تنعكس بنتائج سلبية.

علينا أولاً أن نتعرف على أسباب الحاد فقد تكون له أسباب الحابية، فالأطفال الأذكياء لحبون أن يكتشفوا ماهية كل ما يصادفهم ولا يستمعوا لمن أراد إيقافهم، وهناك أسباب سلبية مثل السعي للفت الانتباه وهذا غالبا ينتج من إهمال الطفل وتهميشه وعدم الإستماع له فيسعى لفرض نفسه.

حلول المشكلة: وضع الأخصائيون بعض الحلول لمشكلة عناد الأطفال نذكر منها:

- إشعار الطفل بأهميته في العائلة وتوجيهه بأن يعمل أعمال منزلية بسيطة تناسب عمره.

- الإستهاع والتواصل مع الطفل، فإذا كنت ترغب أن يستمع طفلك لكأ عليك أن تكون مستعداً للاستهاع إليه. - إظهار الاهتهام الشديد بهوايات طفلك، ومنحه مساحة من الحرية لاكتشاف عالمه مع مراقبته عن بعد.

لاكتشاف عالمه مع مراقبته عن بعد.
- أسلوب التأطير (منح الخيارات)
فللطفل العنيد عقله الخاص ولا يجب
تلقي الأوامرأ بل بدلاً من ذلك أخبريه
بالخيارات ودعيه يختار بنفسه على سبيل
المثال بدلا من أن تخبريه أن يذهب إلى
فراشه أسأليه ما إذا كان يرغب في قراءة



قصة قبل النوم، أو أطلبي منه أن يختار ملابسه من بين ثلاث خيارات مفضلة. – السيطرة على ردود الأفعال فالصراخ في وجه الطفل العنيد سيحول المحادثة العادية إلى معركة فيكون رد فعله عنيفا جداً ويلجأ لمزيد من الصراخ بهذا الشكل يصبح الأمر أصعب.

مراب شهر ريسي الأول ه ؟ ١ ( هـ العدد 70 - شهر ريسي الأول ه ؟ ١ ( هـ

# عدوانية الأطفال بالمدارس





تعاني بعض الأمهات من السلوك العدواني العنيف للطفل, فيظهر البعض منهم سلوكيات عدوانية مثل الركل أو دفع الأطفال الآخرين عندما لا يحصلون على ما يريدون, ويتصرف الطفل بهذه الطريقة في أكثر من مجال من مجالات حياته في المنزل, في المدرسة وفي أماكن أخرى أيضاً.

أمل فاضل مجهول

قد يتسبب الطفل العدواني في الكثير من الأضرار الجسدية والنفسية لنفسه ولمن حوله ومن الممكن أن يكون هذا السلوك أحد أعراض مشكلة أكبر، وغالباً ما يلجأ الأطفال إلى السلوك العدواني استجابة لبعض المشاكل العائلية أسواء كان ذلك نتيجة الخلاف بين الوالدين أو مضايقة الأشقاء أو الانتقال إلى مكان جديد للعيش فيه أو بسبب ضائقة مالية.

هذه الأسباب تضع ضغطاً نفسيا هائلاً على الأطفال، وقد يعبر الأطفال عن غضبهم ومعاناتهم النفسية عن طريق الضرب أو تكسير بعض الأشياء بشكل خاص إذا كانت تلك هي الطريقة التي يعتمدها باقي أفراد الأسرة للتعبير عن غضبهم.

إن الأطفال الذين يتعرضُون للعنف أو الإساءة هم أكثر عرضة للتصرف

بعدوانية تجاه الآخرين، ومن الجدير بالذكر إن ما يقارب من نصف الأطفال المصابين باضطراب فرط الحركة ونقص الانتباه يعانون من السلوك العدواني، ويحتاجون إلى معاملة خاصة ليتمكنوا من القيام بعمل جيد في المدرسة، أو تكوين صداقات.

صفات الطفل العدواني

يظهر الطفل العدواني عددا من الخصائص والسلوكيات التي تشير إلى عدوانيته تجاه الآخرين وتجاه نفسه ومن هذه الخصائص:

- نوبات الغضب المتكررة في التعبير عن مشاعر الغضب لديه أو بدون سبب.

- التعامل العنيف مع الحيوانات المحيطة به والقسوة في التعامل معها. - الإساءة الجسدية والقتال مع الآخرين الذين يضايقونهم أو

يؤذونهم.

- تهديد الآخرين بذكر عبارات (سأقتلك، سأذبحك).

- اتلاف أو تخريب الممتلكات والأشياء عمداً.

- يصاب الطفل العدواني بالإحباط بشكل سريع. - التنمر على أصدقائه في المدرسة أو

- التنمر على اصدقائه في المدرسة او في الأسرة، سواء كان التنمر لفظياً أو جسدياً.

جسديا. كيفية التعامل مع الطفل العدواني

هناك ثمة نصائح لكيفية التعامل مع الطفل من مجملها، الرد السريع عندما يتصرف بطريقة عدوانية أو مكافئته بالأمور التي يحبها، مثل إعطائه لعبة يحبها، أو منحه الوقت لمشاهدة برنامجه المفضل، كمكافأة على عدم عدوانيته، ومن المهم فهم وتقدير مشاعره، وهذا يساعده في العلاج.





إن المحسن يجد السعادة بعد أن يكتمل معنى الإحسان ويُحقق الهدف منه لما يرافقه من معاني إنسانية وأساليب تثير الاحترام والعزة والكرامة، ويكون ذلك الإحسان منطلقا من نفس إنسانية مرهفة تتصف بالتواضع والكلمة الطيبة والاحترام وأن يبتعد المحسن عن كل مظاهر المن والأذى، والإحسان إلى الآخر هو المبادرة إلى الفعل أو السلوك الحسن تجاهه وأكد الله تعالى ذلك بقوله (إن الله يأمر بالعدل والإحسان)(النحل: ٩٠).

أنواع الإحسان:

الكلام الحسن: العلاقات الاجتماعية تنمو وتتوطد من خلال الحوار بالكلام الحسن ولهذا أكد القرآن الكريم في قوله تعالى: (وقولوا لِلنّاسِ حُسناً) (البقرة ٨٣) ومن القول الحسن أمرهم بالمعروف ، ونهيهم عن المنكر، وبذل السلام والبشاشة وغير ذلك.

العفو عند المقدرة: إن الإنسان في علاقته مع الآخرين قد يتعرض إلى الإساءة

التي قد تثير غضبه وتدفعه الى الانتقام والثأر والإسلام في هذه الحالة يشجع على العفو بمقابلة الإساءة بالإحسان، ومن هنا قال الإمام على (عليه السلام): على عدوك فاجعل العفو (إذا قدرت على عدوك فاجعل العفو عنه شكراً للقدرة عليه)(١)، والعفو خير الخصال لنشر الوئام ونبذ الأحقاد، والثأر، موجبٌ للندم، والعكس بالعفو والثأر، موجبٌ للندم، والعكس بالعفو يكتسب رضا الله، واحترام الآخرين،

سارة المؤذن

وتقدير ذاته.

تقديم العون: فالمحسن الذي يحبه الله هو من يسعى لسد حاجة أخيه المؤمن ويعيد الطمأنينة إلى نفسه ويدخل السرور على بيته، عن الإمام الصادق (عليه السلام) قوله: (ما قضى مسلم لسلم حاجة إلا ناداه الله تبارك وتعالى: علي ثوابك، ولا أرضى لك بدون الحنة (٢).

وبهذا لابد من غرس بذرة التعامل الحسن في أطفالنا لينالوا ثهارها النفسية والاجتهاعية في المستقبل، لأن المحسن يشعر بالطمأنينة والرضا، والقبول الاجتهاعي.

(١) أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (عليه السلام)- عبد الوهاب-٦٣.

(٢) الكافي : ٢/ ١٩٤/٧.

#### قصة الاعتقاد

متى يبدأ موضوع الاعتقادات لدى الأطفال ومن المؤثر الأكبر فيها؟

لم يكن هذا الموضوع سابقاً ذا أهمية أو أولوية لدى الأم باعتبار أن المجتمع كان له التأثير الكبير في تنشئة الطفل بنفس معتقداتها هي فترى الشباب وكأنهم تخرجوا من بيت واحد بنفس الأخلاقيات ونفس المعايير وبالتأكيد نفس المعتقدات الإسلامية الراسخة في أذهانهم منذ الطفولة. أما اليوم هناك أكثر من يد تتلاعب في عقول الأطفال، هناك معتقدات كثيرة على الأهل أن يشرحوا كلا منها، وأن يتعمقوا أكثر في بيان عقائدنا الصحيحة والاثباتات لها، بات على الأم أن تُعنى بهذا الجانب أكثر من التربية بحد ذاتها لأن الانجراف في تلك المستنقعات الخارجية يكون سريعاً جداً الخارجية يكون سريعاً جداً

وإن الجهود المبذولة والمتوجهة لمجتمعاتنا جبارة ومستعدة فالأسلوب القديم في التجاهل لا يكون صحيحاً مع هذا الكم الهائل من الثقافة الغريبة عن مجتمعاتنا، فالمحاورات في العقيدة من الأولويات لإنشاء جيل صالح، لأن الإهمال لا يخلق سوى نوعين متعصبا أو مرتدا عن الفكر السليم. إن القناعات تبدأ من تقليد الأهل بصمت فالأفعال التي يتصرفها الأهل هي بناء شخصية الطفل فتلك الأم التي تتهاون بالالتزام الديني ترى شبح هذا التهاون عند أطفالها عندما يكبرون حتى وإن عادت إلى جادة الصواب ترى الأطفال قد أسسوا على أسلوب خاطئ وكان ملقداً عن الأم، وعند بدء مسؤولية الأمومة يبدأ معها مراقبة النفس مراقبة شديدة، فالأب والأم هم الركيزة التي يستند عليها الأبناء لبناء معتقداتهم والتمسك بالمثل العليا.



### أدعية الوالدين ما بين الاستجابة وعدمها

#### مروة حيدر الحجيمي



توارث عبر تعاقب الأجيال بعض السلوكيات الفطرية لدى الإنسان وتحديدا عند الأم والأب على حد سواء، فها يسعيان بكل تأكيد الى تربية الأبناء تربية يرانها هما صحيحة بصرف النظر عن مصداقيتها، وفي أثناء ممارسة هذه المهمة من قبلها التي تأتي نتيجة لردة فعل تجاه بعض تصرفات الأبناء، ربها الشتم أو التلفظ بنعت في غير محله، إلا أن ما يهم من هذا الأمر هو الدعاء عليهم بالموت والهلاك.

هنا ينبغي الوقوف عند هذه الجزئية ومحاولة مسك الأعصاب وعدم الانجرار إلى مكائد الشيطان، ويكون السؤال هنا، هل هذه الادعية مستجابة

من قبل الابوين؟ قال تعالى: (وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّة عَرْضُهَا السَّهَاوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ والله يُحِبُّ المُحْسِنِينَ) (آل عمران: ١٣٣-

وقال الامام علي بن أبي طالب (عليه السلام): (لا تغضبن على قوم تحبهم فليس منك عليهم ينفع الغضب، والتي عدوك بالتحية لا تكن منه زمانك خائفا تترقب، واحذره يوما إن أتى لك باسها فالليث يبدو نابه إذ يغضب).

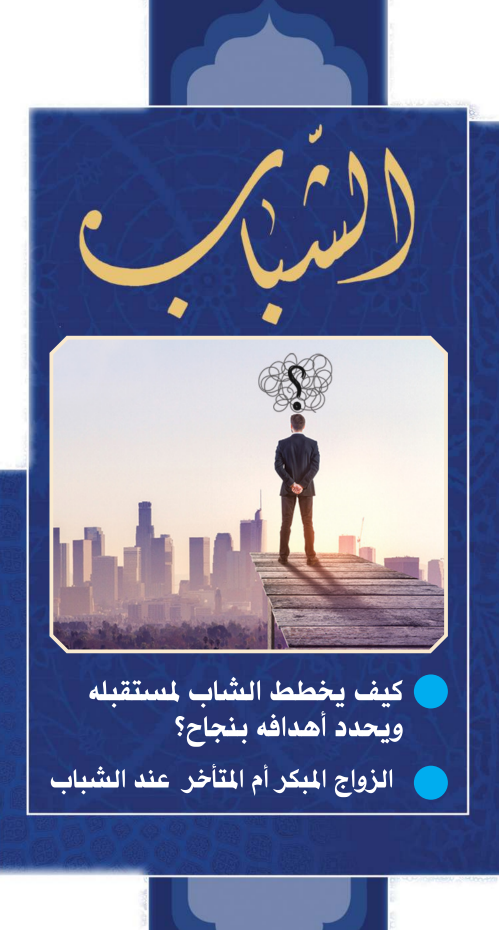
إن الأطفال كثيرو اللعب والضجيج وإن عناء المراهقين ومشاكل الشباب

التي غالبا ما تثير استفزاز وغضب والديها تؤدي إلى الأخطاء الكبيرة في العائلة، وإلا كيف يصح أن الأطفال يُضربون ويُشتمون شتائم ما أنزل الله بها من سلطان، فعلى سبيل المثال ما معنى قول الأم لابنها داعية عليه بأدعية تقشعر منها الأبدان كـ(روح الله ياخذك) و(اطلع طلعت روحك) و(الله لا يوفقك دنيا وآخرة) وغيرها الكثير وهذه المقولات ولو كانت دون قصد فإن أثرها كبير في نفس الأبناء. من جانب آخر تبرر الأم، إن دعائي

ليس نابعاً من القلب، وإنها هو تفريغ للغضب والامتعاض، وإن كان يتوجب على الوالدين السيطرة على انفعالاتها وعدم السقوط بهذه الفخاخ الشيطانية، فالأبناء فلذات الأكباد وهدية السهاء وينبغي المحافظة عليهم، نعم، قد يخطأ الطفل وينبغي أن تعالج سلبياته بأفضل الطرق الأرشادية والتوجيهية مما يترك انطباعات إيجابية في نفوسهم تؤثر على حاضر الأولاد ومستقبلهم.

ما ينبغي الالتفات إليه أن كل ما يصدر من الأبوين بسبب موقف غير مرغوب به من قبل الأبناء حتما أنه خارج دائرة الوعي، فمن المستحيل أن تموت غريزة الأبوة أو الأمومة داخل الإنسان، ونحن نشاهد بالرغم من عدم الرضا الظاهري تجاه الأبناء إلا أنهم يصبحون حتى أعز من النفس لدى الأم أو الأب وذلك في حالة تعرضهم لأي عارض صحي أو مشكلة من مشكلات الحياة الكثيرة.







### كيف يخطط الشاب لمستقبله ويحدد أهدافه بنجاح؟

هاشم الباججي

يحلم الشباب بمستقبل ناجح في جوانب الحياة المختلفة الدراسية، والمهنية، و الاجتماعية، والترفيهية وغيرها، لكن ً هذا المستقبل الناجح لا يأتي من فراغ وليس وليد الصدفة أو الحظ، بل بكل تأكيد يحتاج إلى إرادة وطموح ونظم الأمور وتخطيط جيد وقبل كل هذا إيمان وتوكل على الله .

فلابد للشاب أن يجهد نفسه في التخطيط لمستقبله، وأن يكون شغوفا بالهدف الذي يسعى إليه حتى لا يتوقف عن السعي لهدفه الذي يصبو اليه، وان يكون لديه الطموح نحو الأفضل والأحسن والوصول إلى مبتغاه العلمي أو المهني أو المعاشي ...، لأن الطموح يمنح صاحبه القوة والإصرار لتحقيق هدفه.

ومن الأمور المهمة في تحقيق الأهداف الثقة بالنفس حيث تُعدُّ من أهم شروط النجاح، فمن يفتقد الثقة بنفسه وبإمكاناته، فلن يكون قادراً على تحقيق أي هدف أو حلم يحلم به، ولكي تكون ناجحا في التخطيط لمستقبلك وتحقيق أهدافك، لا بُدَّ أن تمتلك شعوراً عالياً بالمسؤولية، كأن تشعر أنّك مسؤولٌ تجاه نفسك، وأهلك، ومجتمعك، لتكون شخصاً ناجحاً.

وهناك أيضا عوامل تساعد على تحقيق أهداف الشباب، من أهمها القدوة الصالحة والصبر، فلابد للشاب أن يختار قدوة حقيقية لا وهمية كما يصورها الاعلام، بل من خلال البحث والتقصى

والقراءة المستفيضة لتكون بالفعل قدوةً صالحة تفتخر وتعتز بالاقتداء بها، وحافزاً للعمل والجد، وتجاوزاً للفشل والمعوقات، والحمد لله فتاريخنا حافل بالقدوة الصالحة سيها نبينا واله الاطهار صلوات الله عليهم ومن سار على نهجهم وهديهم.

والعامل المهم الاخر هو التحلي بالصبر، فلابد للشاب أن يكون صابرا ولا يستعجل النتائج، من خلال البدء بالاهداف الصغيرة التي يمكن تحقيقها، والتي توصلك تدريجياً إلى أهدافك الكبيرة، فمثلاً إن أردت تعلُّم عمل ما، فلا تتوقع أنَّك ستتُقنه في أيام ؛ بل عليك أن تُدرك أنَّ الأمر يحتاج إلى بعض الوقت، ولابد من التأني



واكتساب الخبرة وتعلم كل صغيرة وكبيرة عن العمل الذي ترغب في اتقانِه، وهذا سيحقق هدفك الكبير في النهاية.

وبالمجمل فإنَّ الذين لا يُخططون لحياتهم، يكونون أكثر عُرضةً

للمشكلات النفسية والاجتماعية والمهنية ...، لذا يُعَدُّ التخطيط شرطاً أساسياً لنجاح أي أمر في الحياة مهم بلغت بساطته أو أهميته. ومن هنا فلابد للشاب أن يزداد معرفة من خلال تحديد ما يُريد أن يكون عليه مستقبلاً، من خلال طرح سؤال على نفسه: ماذا أُريد أن أكون مُستقبلاً؟ على المستوى الدراسي والشخصي والمهني وحتى الروحي.

لابد للشاب ان يحدد ذلك مع نفسه أولا، لا أن يكون فوضويا، فمثلا في الجانب الدراسي لابد من تحديد هدف معين فهل أدرس من

أجل ان أكون موظفا، او من أجل العلم والتعلم، بل ان رغبتي ان أكون مدرسا او مهندسا او رجل اعهال ناجح ...، وهكذا في الجوانب الأخرى الشخصية والمهنية ....

وينبغي للشاب أن يعطي أهمية خاصة للجانب الروحي في شخصيته من خلال علاقته مع الله، في عبادته وطاعته وكيف

يغذي روحه ليحصنها من الامراض النفسية والعقائدية ... لان راحة الانسان عندما يكون مطمئن وعلى علاقة وثيقة بخالقه، وهذا مما يجعل نفسه مطمئنة قادرة على تحدي الصعاب والمشاكل.

فالإنسان بلا ايهان والبعيد عن الله يكون مشوشا وغير منظم فهو كالسفينة التائهة في عرض البحر لا تعرف في أيَّة وجهة تسير، فيفقد الشغف والحاسة، والدافع، وتعمُّ الفوضى والكسل حياته، ولن يصل إلى المستقبل الذي يحلم به، ما لم يُنظِّم

حياته، فيُخصص وقتاً للعمل والدراسة، ووقتاً للعائلة، ووقتاً للأصدقاء، ووقتاً لتطوير الذات واكتساب المهارات الجديدة

التي توصلك إلى هدفك. تحديد الأهداف ... تُعَدُّ خطوة تحديد الأهدا

لابد للشاب أن يجهد

نفسه في التخطيط

لستقبله ..

وهناك عوامل تساعد

على تحقيق أهداف

الشباب، من أهمها القدوة

والصبر

تُعَدُّ خطوة تحديد الأهداف من الخطوات الهامة في التخطيط

للمستقبل، فمن يعيش دون أن يُحدد أهدافاً له ويسعى إلى تحقيقها، فسوف يقضي حياته كلها دون أن يُحده أيّة بصمة تُميِّزه عن غيره، ويُصبح كل جهد مبذول دون قيمة، فلابد للشاب من معرفة نفسه ليعرف قدرها، وكما قال الإمام أمير المؤمنين (عليه السلام): (ما هلك أمرء عرف قدره)(الأمالي: ٢٦٧) وان تعرف ما هي نقاط قوَّتك ونقاط ضعفك، ليمكنك من اختيار المسار الذي يُنمِّي نقاط القوة، ويُعالج نقاط الضعف، وذلك من خلال التعلم، واتباع الدورات، والقراءة، خلال التعلم، واتباع الدورات، والقراءة،

والتخلّص من نقاط الضعف تدريجيا.

ومن الأمور المهمة في تحديد الأهداف أن لا يشتت الشاب نفسه في كثرة الأهداف، بل لابد له من تحديد القليل من تحقيقها، ومن ثمَّ ينتقِل إلى أهداف جديدة، وأن لا يُقلد الآخرين، فيا هو مناسب لهم، قد لا يكون مناسباً له.

وكذلك على الشاب أن يتعلم من تجارب الآخرين وإرادتهم في تحقيق أهدافهم ليكون حافزاً له، والاستفادة مما أخفقوا فيه كدروس لتجنبها، وكيف تجاوزوا الفشل ولم يسمحوا له بأن يُسيطر عليهم، من خلال الاستفادة من الفشلالذي وقع فيه الاخرون.

وأخيرا يجب أن لا نرمي أسباب الفشل في بناء المستقبل على الظروف والأقدار، سيها اذا أهملنا التخطيط ونظم الامر، ولم نحدد الأهداف بصورة صحيحة، ولم نُنظم حياتنا

كما ينبغي، فالإنسان أو الشاب دون هدف كالتائه في الصحراء دون بوصلة، لا يعرف أي اتجاه يسلك.



يجب أن لا نرمي أسباب الفشل في بناء المستقبل على الظروف والأقدار، سيما اذا أهملنا التخطيط ونظم الأمر

المد 70-شهر ربيع الأول 331ه



# الزواج المبكر أم المتأخر عند الشباب؟

هناك فريقان أحدهما يوافق والآخر يخالف مسالة الزواج المبكر، وكلً يضع أدلته وبراهينه لإثبات وجهة فظره، لذلك نجد الفريق الذي يؤيد الزواج المبكر يستشهد بالكثير من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية الشريفة التي تؤيد هذا المنحى في الحث على الزواج وتكوين الأسرة ويستشهد بهذه الآية الشريفة: {وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مَنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَوَدَّةٌ وَرَحْمَةٌ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَات لَقَوْمِ يَتَفَكُرُونَ} (الروم ٢١) ويستدل كذلك بأنَ الشاب إذا ما تزوج مبكراً سيسكن أنين شهوته ويستقر فكره وعقله ليتجه إلى تحمل مسؤوليته في هذه الحياة..

رياض مجيد

أما المشكلات الاقتصادية فقد تعهد الله عز وجل أن يكفلها لعباده، وهناك فريق يقول غير ذلك حيث يؤيد الزواج الناضج والمبني على أسس متينة وبناء مستقبل يضمن للطرفين حياة مستقرة ومرفهة وإن تأخر سنة أو عبر الثلاثين من عمره، فعلى الشاب – والقول لأصحاب هذا الفريق أن يكوّن نفسه ويكون له دخلٌ يستطيع من خلاله أن يتحمل مسؤولية بناء الأسرة اقتصادياً وأن يعيش هو وأسرته برفاهية ومستوى اقتصادي لائق، ويبقى الشاب بين هذا وذاك وقد أضاع البوصلة ولا يعلم ماذا يفعل، القول الفصل في هذا الأمر هو العودة إلى القرآن والعودة إلى ما أرشدنا إليه رسول الله (صلى الله عليه واله)، قال الله تعالى في محكم كتابه: (قُل للمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَغْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذُلِكَ أَزْكَىٰ هَمُمْ إِنَّ الله حَبِيرٌ بِهَا يَصْنَعُونَ وَقُل للمُؤْمِناتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَغْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذُلِكَ أَزْكَىٰ هَمُمْ إِنَّ الله حَبِيرٌ بِهَا يَصْنَعُونَ وَيُغْفَطُوا فَرُوجَهُمْ ذُلِكَ أَزْكَىٰ هَمُمْ إِنَّ الله حَبِيرٌ بِهَا يَصْنَعُونَ وَيُغْفَطُوا فُرُوجَهُمْ فُرِكَ مَنْ أَبْصَارِهِمْ وَيُعْفَظُونَ فُرُوجَهُمْ ذُلِكَ أَزْكَىٰ هَمُمْ إِنَّ الله حَبِيرٌ بِهَا يَصْنَعُونَ وَقُل لللهُ عَبِيرٌ مِنَ أَبْصَارِهِمْ وَيُغْفَطْنَ فُرُوجِهُمْ فَرِكَ فَرُوجَهُمْ وَلَو فَر أَسَارِهِمْ وَقُلُ لللهُ عَرِيرٌ بَهَا يَصْنَعُونَ وَقُلُ لللهُ عَلَي فَيْ وَيَعْفَظُنَ فُرُوجَهُمْ وَلَوكَ فَرَا فَرَاكُولَ وَقَلْ لَلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَعْفَطْنَ فُرُوجَهُمْ قَلْكُ أَيْ فَا اللهُ وَلَاهُ اللهِ عَلِي قَلْمَا اللهُ عَلَيْهُ وَالْهَا فَاللهُ عَلَيْهِ وَالْهَا فَاللهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ اللهُ عَلِي اللهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهَ اللهُ عَلِيْكَ أَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَلَاهُ وَلَهُ اللهُ عَلَيْكُولَ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْهُ وَالْهُ عَلَيْكُولَ اللهُ عَلَيْكُ وَالْهُ الْمَالِيْكُولُ الْمَالِولُولُ الْهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْلُهُ اللهُ عَلَيْكُولُ الْهُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلْمُ الْولُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلْمَا اللهُ ال

(النور: ٣١) في هذه الآية الله عز وجل يأمر المؤمنين من الجنسين بغض البصر عها حرّم الله لأنّ النظر المحرم يحرك الشهوة وإن لم تكن الظروف مواتية للزواج فسينشغل الشاب أو الشابة بهذه الصورة المحرمة التي التقطها في النهار ليسترجعها في الليل ويبدأ الشيطان بكل ما أوتي من قوة يزين هذه الصور في عينيه حتى يوقعه في الرذيلة، يقول الشاعر:

أعمى إذا ما جارتي خرجت

حتى يواري جارتي الخدرُ

وأصمُّ عمّا كان بينَهُما

سَمعي، وما بي غيرَه وَقُرُ فإذا التزم الشاب بمعاني هذه الآيات والأحاديث النبوية الشريفة سيكون له إرادة فو لاذية يحمي بها نفسه من الإنز لاق في منزلقات الشيطان ولكن في نفس الوقت فإنّ الشهوة هي الوسيلة لديمومة





النسل البشري وتكوين الأسرة وبناء المجتمع البناء الصحيح والذي أراده الله، نحن لا ندعو الشباب للصبر فقط وإنها للسعي وراء اختيار الفتاة المؤمنة الصالحة وأن يكون الاختيار صحيحاً وضمن الأطر الإسلامية التي دعا إليها ديننا الحنيف؛ لأنّ اختيار الزوجة الصالحة يترتب عليه آثار اجتهاعية كبيرة وأهمها تربية الأطفال التربية الصالحة، لذلك يقول الله(عزوجل): (أَنكِحُوا اللهُ يَعْنِهِمُ اللهُ مِن فَصْلِهِ والله وَاسِعٌ عَلِيمٌ (النور: ٣٦) اذا الله عزوجل يعْنِهِمُ اللهُ مِن فَصْلِهِ والله وَاسِعٌ عَلِيمٌ (النور: ٣٦) اذا الله عزوجل يأمرنا أن نزوج أبناءنا من الفتياة الصالحات المؤمنات؛ لأنّها متولى تربية ورعاية أطفالها وتسعى لتربيتهم التربية الصالحة وترعاهم الرعاية التي حثَّ عليها ديننا الحنيف، كها تذكر هذه وترعاهم الرعاية التي حثَّ عليها ديننا الحنيف، كها تذكر هذه الله مبل الرزق والحياة الكريمة وهو الرزاق وهو ذو الفضل العظيم.

#### ومن فوائد ونتائج الزواج هي: الهدوء النفسي والاطمئنان :

الزواج سر للبقاء من ناحية ومن ناحية أخرى سبب للاطمئنان والراحة النفسية ويمنح الشباب المضطرب الهدوء والاستقرار والأمان ، وبالنتيجة يعطيه القدرة على التفكير وإدراك الأمور ويضع خطواته على طريق السعادة والأمل.

وفي ظل الزواج المشروع يمكن ان يسيطر الانسان على طغيان غريزته وعلى الاضطرابات وعدم الاستقرار والتمرد والنظر المحرم والرغبات اللامشروعة ويمسك زمامها وهذا هو مصداق الآية (لتسكنوا اليها).

وعلى هذا الأساس فالزواج نعمة كبيرة من نعم الله تعالى، وعامل للإتحاد في المجتع وسر الراحة والهدوء، ودافع لاستمرار الحياة وضانه للسعادة.

#### القضاء على الفحشاء:

الزواج سبب للقضاء على الفحشاء وبيع النفس وان أي مجتمع

اذا لم يكن للزواج فيه قيمة او اعتبار شاعت فيه الفحشاء والتسع نطاقها، وفي هذه الحالة سيصل دخانها ليس إلى عيون الطرفين فقط بل لكل أفراد المجتمع .

والفحشاء عمل يبدو سهلا وقليل الكلفة، فالرجل يهرب من تحمل الواجبات والالتزام بمسوؤلية الأسرة والمرأة تتحرر من قيود الزواج.

خلاصة القول إذا المتوفرت الظروف المناسبة على أقل تقدير بأن يكون الشاب مؤمن وذو أخلاق حسنة وله دخل معين وإن كان شاباً صغيراً قد بلغ سن التكليف واكتملت فيه مراحل الرجولة ونضجت عنده الغريزة فعلى الأهل أن يسعون

الزواج نعمة كبيرة من نعم الله تعالى، وعامل للإتحاد في المجتع وسر الراحة والهدوء، ودافع لاستمرار الحياة وضمانه للسعادة..

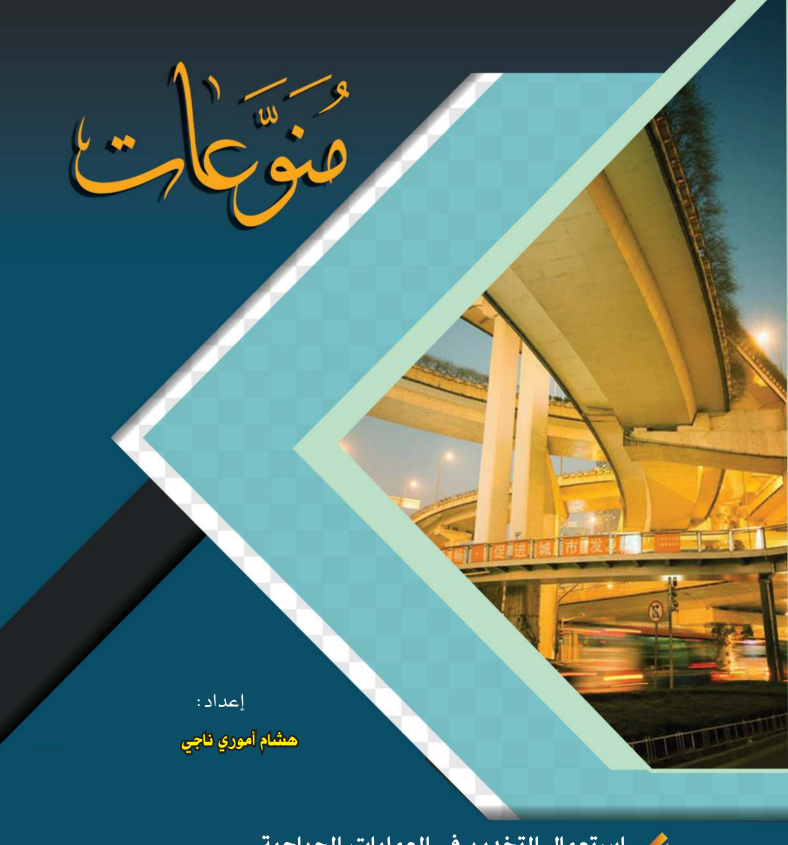
مركستي مسيم الأول 3310

لتزويجه من فتاة مؤمنة متدينة وعلى أهل الفتاة أن يتساهلوا في إكمال خطوات الزواج وأن لايعقدوها فالله عزوجل ضمن رزقهم و رزق الأطفال حيث قال: (وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلاَقٍ نَّحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْئًا كَبِيرًا) (الإسراء: إمْلاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْئًا كَبِيرًا) (الإسراء: ٣١)، أمّا من يذهب إلى تأخير سن الزواج بحجة السكن والدخل الشهري وما إلى ذلك من الحجج الكثيرة أو إكمال الدراسة فعليه أن يفكر بمشاعر الطرفين وكيف يقضون أيامهم ولياليهم وهم يتضورون جوعاً لإشباع غريزتهم الجنسية مع ما يمرُّ به الشاب اليوم من مغريات كثيرة تقضُّ مضجعه ... نسأل الله أن يمنَّ على شبابنا بالإيمان والصبر والعمل الصالح والزواج المبارك إن شاء

# العنف الأسري هزيمة لرجولتك وتغييب لعقلك







- استعمال التخدير في العمليات الجراحية
- 🧳 علاقة علم الاجتماع بالاتصال الجماهيري
  - اهتزاز القيم وارتفاع معدلات الجريمة





عندما سئل آلاف العلماء والأطباء عن أعظم اكتشاف طبي أفاد البشرية في الألف عام الأخيرة، كانت إجاباتهم واحدة، هو (التخدير) فقد أحدث التخدير ثورة في عالم الطب والعلاج، وجعل ما كان مستحيلاً بالأمس، ممكناً اليوم وكان الطبيب والشاعر الأمريكي أوليفر هوتون هو أول من أطلق على التخدير اسم (Anaesthesia) وهي كلمة إغريقية معروفة تعني فقدان الإحساس.

وتبدأ قصة أدوية التخدير الحديثة، في أواخر القرن الثامن عشر، ففي عام ١٧٧٦، اكتشف الكيميائي بريستلي غازاً، أطلق عليه غاز أوكسيد النيتروز وبعد عشرين عاماً من هذا الاكتشاف، اكتشف بريستلي وصديقه همفري دافي أن لهذا الغاز خاصية تخفيف الآلام في المرضى.

وفي أوائل القرن الثامن عشر اكتشف العالم مايكل فاراداي أن استنشاق الأثير وهو سائل يتحول بسرعة إلى غاز، عند تعرضه للهواء الجوي، يسبب فقدان الإحساس بالألم، وفي هذه الأثناء اكتشف بعض الناس ان استنشاق كل من أوكسيد النيتروز والأثير معاً يمنح إحساساً رائقاً عبباً ويجعل الإنسان في حالة مرحة ولذا أقيم عديد من الحفلات أطلق عليها حفلات الأثير المرحة حيث تميزت بالعبث واللهو.

ويرجع الفضل في استخدام اوكسيد النيتروز في التخدير الى اطباء الاسنان الذين كانوا على احتكاك يومي مع الألم الذي يسببونه لمرضاهم عند خلع أسنانهم إذ لاحظ طبيب الأسنان الأمريكي هوريس ولزأن أحد المترددين على حفلات الأثير المرحة لايت كان يستنشق فيها أوكسيد النيتروز قد جرح جرحا كبيرا إلا أنه لم يشعر بألم، وفي اليوم التالي قرر (ولز) فوراً أن يقوم بإجراء تجربة على نفسه فقام باستنشاق غاز أكسيد النيتروز ثم قام أحد زملائه

الأطباء بخلع ضرس له فلم يشعر ( ولز ) بالألم.

وتحمس (ولز) لهذا الاكتشاف فقدم طلباً لعرض اكتشافه في المستشفى العام لولاية مساشوسيتس، الموجود في مدينة بوسطن الأمريكية وفي العرض، اجتمع حشد كبير من الأطباء والطلاب وقام (ولز) بإحضار مريض له، يود خلع أحد أسنانه، إلا أن المريض صرخ من الألم، أثناء قيام (ولز) بعملية الخلع فباءت دعوى (ولز) بالفشل الذريع.

وإذا كان النجاح لم يحالف (ولز)، إلا أنه حالف صديقة ، ويليام مورتون الذي كان يدرس الطب، وكان مورتون على دراية بغاز أوكسيد النيتروز ومحاولات (ولز) معه، كها كان ايضا على علم بها للاثير من تخواص خافضة للألم ومفقدة للأحساس، لذا عكف مورتون على إجراء تجارب في تخدير الحيوانات بالأثير، وبعد أن تيقن من نجاحها، وأن الحيوانات تعود لوعيها، بعد فترة تطول أو تقصر، حسب جرعة الأثير الذي تعرضت لها، قام مورتون بإجراء تجارب عديدة على نفسه، علمته أموراً كثيرة عن الأثير، وخواصه، وتأثيره على الإنسان.

وفي عام ١٨٤٦م، تقدم مورتون بطلب لعرض نتائجه، وتجربتها على مريض، تُجرى له عملية جراحية، في المستشفى العام لولاية ماساشوسيتس، التي باءت فيها تجربة (ولز) بالفشل.

وفي يوم التجربة (1 أكتوبر/ ١٨٤٦) احتشدت غرفة العمليات في هذه المستشفى، والتي تعرف حالياً باسم قبة الأثير لهذا اليوم بالمئات من رجال الصحافة والإعلام الذين ملؤوا الدنيا ضجيجاً بأن طالب طب في الصف الدراسي الثاني يدعي القدرة على منع الشعور بالألم عن المرضى، أثناء إجراء العمليات الجراحية، فاحتشدت غرفة العمليات بأساتذة وطلبة الطب، وبلفيف كبير من الأطباء، الذين وفدوا من كل صوب وحدب لتعلم المزيد

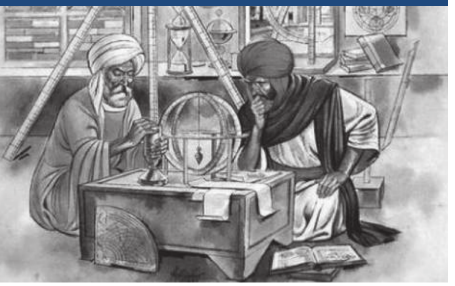
وعند حلول وقت إجراء العملية الجراحية، دخل القاعة السيد جلبرت أبوت، وهوالمريض الذي ستُجرى له العملية الجراحية ومعه الجراح الشهير في ذلك الوقت الدكتور (جون وارين)، الذي قام بتجهيز عدة رجال أشداء لإمساك المريض وربطه إلى منضدة العمليات عند الحاجة تحسباً لفشل تجربة مورتون أو عدم حضوره وبالفعل لم يحضر مورتون في الوقت المحدد وانتظرالجميع ومرت الدقائق بطيئة متثاقلة حتى نقد صبر الجراح الذي تحدث إلى الحشد قائلاً: يبدو أن السيد مورتون لديه أشياء أخرى تشغله عن المجيء هنا ابتسم الحاضرون في حين انكمش المريض على منضدة العمليات خوفاً، وما إن شمر الجراح عن ساعديه وتناول المشرط، وشرع في إجراء العملية، حتى دخل مورتون إلى القاعة غارقاً في عرقه، فقد كان يسابق الزمن، طوال هذه الفترة لابتكار جهاز يستطيع به المريض ان يستنشق الأثير أثناء الجراحة.

وقال لمورتون متهكماً (حسناً يا سيدي هو ذا مريضك مستعد لأن تفعل به ما تريد). وجهدوء وبرود شديدين شرع مورتون في عمله، وسط نظرات الحاضرين المملوءة بالدهشة والتعجب. وبعد دقائق معدودة من استنشاق الأثير، فقد المريض وعيه، وعندئذ نظر مورتون إلى الجراح، وتحدث إليه بنفس الصيغة التهكمية قائلاً: (حسناً يا دكتو ر وارين، هاهو ذا مريضك مستعد، لأن تفعل به ماتريد).

وبدأت العملية، ولم يتوجع المريض، إذ كان في سبات عميق، وكان تنفسه طبيعياً، ونبضه منتظماً، وعندما انتهى الجراح وارين من عمليته، التفت إلى الحاضرين الذين كانوا في ذهول وصمت مطبق، كأن على رؤوسهم الطير قائلاً أيها السادة .. إن ما رأيناه اليوم حقيقة وليس خدعة. وقبل أن الجراح ذهب، بعد ذلك، إلى السيد مورتون وانحنى أمامه، مقبلاً يده قائلاً! وإن هذه لحظة لن ينساها التاريخ ولن ينساك معها)، كذا صرح الجراح الذائع الصيت، دكتور العالم أجمع، وسيستمر حتى نهايته) وانتشر أنباء هذا النجاح بسرعة البرق، وفتح الطريق إلى الجراحة الحديثة، بلا ألم حيث انتشرت في جميع الخداعة، بلا ألم حيث انتشرت في جميع أنحاء العالم وحتى يومنا هذا.

المصدر/ أحداث التاريخ الكبرى: ٠ ٤ ٢

# ثابت بن قرة (٨٣٦)



هو أبو الحسن بن مروان ثابت بن قرة الحراني عاش في بغداد وهي قلعة العلم والمعرفة ومنارة الشرق المضيئة في ذلك الوقت. فدرس الفلك والطب والفلسفة وقد بلغ منزلة عالية في كل ما درس من العلوم فأصبح عالما كبيراً في الرياضيات وطبيباً تميز على كل من عاصره من اطباء عصره وكان مترجماً رائداً ممن حملوا عاتق تعريب العلوم في العصر الذهبي للترجمة.

#### أعظم المنجزات:

على الرغم من أن ثابتاً اشتهر كطبيب بصفة خاصة ولكن جاءت أعظم منجزاته في مجالي الرياضيات والفلك. ولما بلغت شهرته في مجالات متعددة – ومنها الطب والفلك والرياضيات – أساع الخليفة المعتضد، دعاه الى قصره وضمه إلى (الفلكيين) في بلاطه فتفوق عليهم جميعاً ومن ثم رفعه الخليفة الى أعلى المراتب وكان يجلسه الى جواره ويهازحه دون سائر خاصته. كما أنه عمل بعد ذلك في مرصد المأمون.

#### عمله بالترجمة:

أجاد ثابت اللغات العبرية واليونانية والسريانية وقد ألف باللغة العربية واللغة السريانية وكان مترجماً بارزاً وقد ترجم إلى العربية كثيراً من كتب الرياضيات والفلك. وكان أول من ترجم كتب بطليموس إلى اللغة العربية.

#### عصر العلماء:

كان ثابت معاصراً للخوارزمي والكندي وقد جرت بينه وبينها محاورات ونقاشات علمية قيمة جداً. زيادة على ذلك أن ثابت بن قرة كان الأول على سلسلة العلماء البارزين في عصره فقد خلفة ابنه سنان بن ثابت بن قرة وكان الطبيب الخاص للخليفة المقتدر، ورئيساً لأطباء بغداد ثم حفيده ثابت بن سنان وكان طبيباً بارعاً وخلف والده في رئاسة أطباء بغداد، وحفيده إبراهيم بن سنان وكان طبيباً لامعاً وله مؤلفات في الطب والفلسفة والرياضيات.

#### مة لفاته:

وضع ثابت مؤلفات متعددة في كثير من العلوم ويقال: انه وضع مائة وخسين مؤلفاً في شتى العلوم ففي الفلك توصل ثابت إلى خصائص تتعلق بنظام الشمس ودورانها ودرجة حرارتها وكان ما كتبه في هذا المجال مثل بداية لما يعرف اليوم باسم الفيزياء الشمسية. كما تمكن من حساب طول السنة النجمية بخطأ طفيف لا يتعدى نصف الثانية هو قياس شديد البراعة ويوصف بأنه انجاز كبير لفلكي عاش قبل أكثر من الف عام؟

15.0331 d



# الرياضة والتخسيس

تعتبر الرياضة أحد الطرق الأساسية لفقدان الوزن، حيث يتم حرق السعرات الحرارية الزائدة التي يحتاجها الجسم لتخزين الدهون. وتساعد التارين الرياضية في زيادة نسبة الأيض الأساسي للجسم، وهو معدل حرق السعرات الحرارية في الجسم خلال الراحة، وبالتالي تساعد على زيادة حرق الدهون والحفاظ على الوزن المناسب.

### أهمية الرياضة والتمارين:

١ - تحرق المزيد من الوحدات الحرارية وتسمح لك بالمزيد من الأكل.

٢-تخفض مخاطر الاصابة بمرض القلب وبعض أمراض السرطان.

٣-تعطيك شعوراً جيداً عن نفسك بحيث تصبح مدركاً وواعياً
 مما تأكلة والكمية التي تأكلها.

٤-تخفض مستوى الإجهاد.

٥-تحسن مستوى سكر الدم.

٦-تحسن قدرة الرئتين.

٧-تحسن وظيفة القلب والأوعية الدموية.

٨-تزيد قوة العضلات.

٩- تخفض مستوى الكوليستيرول.

١٠ - تحافظ على مرونة المفاصل وقوة العظام.

11-تحسن التوازن الجسدي مما يمنع السقطات والإصابات الأخرى.

١٢ - تمنع حصول الإمساك.

١٣ -تحسن النوم.

١٤ - تخفض من الكآبة والإرهاق.

١٥ - تحسن القدرة على التفكير والتذكير.

١٦ -تحسن المظهر وتعطيه وهجاً.

1۷ - تجدد الشباب وتعطي سناً بيولو جياً أصغر من السن الزمني إذا لم تكن كل هذه الأسباب كافية لك فقد ظهر أن الرياضة تُحسن النوعية الإجمالية للحياة، فعندما يكون شعورك الجسدي جيداً تميل إلى صنع تغييرات تؤدي إلى شعور نفسي أفضل مع الرياضة.

## هناك منافع عديدة للرياضة منها:

 ١-الدافع: كلما زدت من ممارسة الرياضة يزيد إدراكك بأنه بإمكانك فعل المزيد..

٢-إن الرياضة تخفض من شهيتك للطعام، فبعد المشي أو
 السباحة ستجد أن رغبتك في الأكل هي أضعف.

٣-الرياضة تجعلك تحرق الوحدات الحرارية بسرعة أكبر بعد مارسة النشاط وهذا صحيح لأن الرياضة تزيد من سرعة الأيض أو تحويل الطعام إلى طاقة وتبقيه مرتفعاً لمدة ست أو ثمان ساعات بعد التوقف عن التمرين وانتهائه.

٤-زيادة القدرة مع فقدانك لبعض الكيلو غرامات وفقا للحمية (ريجيم) المضادة للتقدم في السن، سوف تجد من الأسهل ممارسة الرياضة لأنك لا تحمل وزنا كبيراً.

٥-زيادة الطاقة: معظم الحميات الإقتصادية تستنزف طاقتك لأن الطعام الذي يعطيك طاقة الإستمرار ممنوع حسب تلك الحميات.

المصدر/ التخسيس :١٣٧

## من عجائب عسل النحل

ومن عجائب عسل النحل التي ينفرد بها عن باقي السكريات بل ومعظم الأغذية أنه عندما حاول العلماء تحضير عسل النحل صناعياً، على أساس تجهيز مكوناته وخلطها بالنسب نفسها في العسل وجدوا أن العسل الناتج يختلف تماماً عن عسل النحل الطبيعي رغم وجود المكونات نفسها.. وإن دل ذلك على شيء فإنها يدل أنه غذاء رباني صنعه الخالق عزوجل فأحكم صنعه ولا يستطيع البشر أن يأتوا بمثله.

والغريب كَذلك في أمر عسل النحل أن الجراثيم والميكروبات لا تقوى على الوصول إليه أو البقاء فيه، وكان القدماء المصريون أول من أدرك هذه الخاصية الفريدة لذلك استخدموا عسل النحل في التحنيط وحفظ الجثث من التعفن، كما استخدم بعض القدماء المصريين في حفظ جثث بعض العظماء مثل الاسكندر الأكبر فقد أرسلت جثته مغمورة في العسل إلى مقدونيا منعاً لفسادها أثناء رحلتها الطويلة.

ويرى بعض العلماء أن هذه الخاصية الفريدة ترجع إلى شراهة العسل إلى امتصاص الرطوبةوبناء على ذلك آذا وصلت البكتيريا إلى العسل فإنه يمتص منها الرطوبة اللازمة لحياتها فتموت. ويرى آخرون أن ذلك راجع إلى تركيز السكر في العسل بنسبة مرتفعة بينها يذهب آخرون إلى أن الأحماض



العضوية الموجودة في العسل هي السر وراء ذلك هذا وقد أثبتت بعض التجارب الحديثة أن العسل يحتوي بالفعل على مواد قاتلة للجراثيم تفرزها النحلة الشغالة.

كما يتميز العسل عن السكريات الأخرى وربم كل أنواع الأغذية بأنه لا ينتج عنه أي مخلفات أو نواتج كيهاوية.. فلا قشور ولا بذور ولا الياف ولا كيهاويات .. أي أن العسل على عكس ما هو قائم مع كثير من الأغذية فاللحوم مثلا: (البروتينات) ينتج عنها حمض البوليك الذي تؤدي زيادته بالجسم إلى آلام المفاصل (مرض النقرس)، وغير ذلك من الأمثلة الكثيرة.

وبذلك فالعسل يعتبر مريحا للمعدة وغذاء آمنا لسلامة الكبد والكليتين على الأخص لعدم احتوائه على فضلات تولد نواتج كيهاوية عنه.

المصدر / طب الأمام الرضا: ٢٤٦

# نصائح طبية

- هدفك من التخسيس: لا تجعل الهدف من التخسيس مجرد الرشاقة وإنما للمحافظة كذلك على صحتك.. فالسمنة تقود للعديد من المتاعب الصحية.
- الأعشاب والأرق: شاى البابونج مشروب عشبى مهدئ يفيد في حالات الأرق والإحساس بالخوف، كما أنه يقاوم الأحلام المفزعة (الكوابيس).
- · ليست حالة مرضية: تغيير وضع الجسم من الرقود إلى الوقوف بسرعة يمكن ان يتسبب في هبوط ضغط الدم والإحساس بدوخة لعدم قدرة الدورة الدموية على التأقلم السريع مع الوضع الجديد.. وهذه ليست حالة مرضية.
- عند دخول مادة بعينك: عند دخول مادة كيميائية للعين (مثل بويات الطلاء) إغمر العين بسرعة بتيار من الماء البارد الجاري من الصنبور، واثن رأسك بحيث تجعل العين المصابة هي السفلى، ثم ضع ضمادة على عينك واذهب للطبيب بسرعة.

- · فقدان الوزن: إذا كنت تتبول بكثرة مع حدوث فقدان بالوزن، أو زيادة للشهية، أو صداع، أو زغللة بالرؤية فمن المحتمل وجود إصابة بمرض السكر.. استشر الطبيب.
- لا تنقع الخضروات في الماء: نقع الخضروات في الماء يقلل قيمتها الغذائية، لأن ذلك يسمح بتحلل وإذابة بعض الفيتامينات في الماء وخاصة فيتامين (ج).
  - · للوقاية من البرد: تناول كوبين من عصير الليمون.





عندما تكون القيم التي يكتسبها الفرد من وسائل الاعلام هزيلة وهشة وغير ثابتةً وتتقاطع مع القيم الأصيلة والأيجابية التي يتمسك بها المجتمع، فأنها لا بدان تكون أداة ووسيلة من وسائل أرتكاب الانحرافات السلوكية، لأنه اذا أنعدمت القيم الإيجابية عند الفرد وحلت محلها القيم المهزوزة والمضطربة فإن الفرد لا يتردد عن الولوج في الفعل الإجرامي الذي يتقاطع مع القيم وعادات وتقاليد المجتمع وعندما يكون الفرد مستعدا للدخول في عالم الانحراف والجريمة نتيجة اهتزاز أو اضطراب قيمة فإن معدلات الجريمة لابد أن ترتفع في المجتمع وتكون الجريمة فعلاً مشكلة اجتماعية تحتاج إلى حلول جماعية لانقاذ المجتمع من سلبياتها وشرورها ولكن علينا ان نتساءل كيف ان القيم السلبية مثل (الكذب، النفاق، الخيانة) التي يمتلكها الفرد والتي تشكل جزءاً من شخصيته تسبب أرتفاعاً في معدلات الجريمة؟ الجواب، هو إن حمل الفرد لمنظومة القيم الإيجابية يجعله في منأى عن الأنحراف والجريمة، بمعنى أن القيم الإيجابية التي تكون بحوزة الفرد والتي حصل عليها عبر عمليات النشئة الاجتماعية والأخلاقية تمنحه الحصانة المبدئية والوقائية الذاتية من الانزلاق في هاوية الجريمة والانحراف.

وهناك لايكون الفرد مستعدأ للقيام بالافعال الاجرامية التي يدينها المجتمع ويقف ضدها ولكن من جهة ثانية نلاحظ بأن ضعف القيم الإيجابية وهشاشتها عند الفرد نتيجة للتنشئة الاجتماعية والتربية الأخلاقية التي مربها ونتيجة للجماعات المرجعية السلبية التي اختلط معها هي بمثابة الأداة التي تجعله ينحرف ويرتكب الفعل الأجرامي ، لأن ذلك الفرد لا يحمل الحصانة المبدئية والتربية الأخلاقية القويمة التي تجعله بمنأى عن السلوك المنحرف وهنا يكون الفرد مستعدا على ارتكاب الفعل الاجرامي الذي يجلب أكبر الضرر له وللمجتمع الذي يعيش فيه، وهنا ترتفع معدلات الجريمة في المجتمع ولكن ينبغي أن نتساءل لماذا تكون القيم ضعيفة وسلبية ومتناقضة عند الفرد؟ الجواب هو أن هناك عدة عوامل تؤثر في اهتزاز القيم عند الفرد لعل أهمها سوء عمليات التنشئة الاجتماعية والتربوية التي تلقاها الفرد من الوسط الاجتماعي الذي عاش فيه وتفاعل معه، إضافة إلى دور الجماعة المرجعية التي كان ينتمي إليها والتي أثرت في سلوكه تأثيراً سلبياً بحيث جعلته يكتسب القيم الضالة والملتوية،

ومثل هذه القيم تكون السبب في اندفاعه نحو تيار الجريمة والانحراف والشذوذ كذلك يمكن أن تعرض الفرد إلى مرض نفسي وعقلي نتيجة لوجود أسباب اجتماعية او بايلوجيه او وراثية أو سايكولوجية حيث إن الأمراض العقلية كما يعتقد علماء النفس الطبي تكون السبب في تلكؤ القيم عند الفرد وبالتالي اندفاعه نحو تيار الجريمة والجنوح، وهناك سبب آخر لأهتزاز القيم هو أزدواجية الشخصية وانفصامها، حيث إن الشخصية المزدوجة التي يمتلكها الفرد تكون السبب في ضعف القيم التي يحملها وبالتالي تلكؤ السلوك والعلاقات التي يكونها في الوسط الاجتماعي الذي يعيش فيه ويتفاعل معه، وهناك عامل أخر لاضطراب القيم وضعفها ذلك هو الفشل أو الاخفاق الذي يتعرض له الفرد في حياته اليومية، والفشل قد يكون في العمل أو الدراسة أو الحب أو الزواج، ومثل هذا الفشل أو الاحباط يقود إلى العدوان الذي يعبر عن نفسه بشكل جرائم يرتكبها الفرد ضد الآخرين من أبناء المجتمع هذه العوامل تسبب ضعف واهتزاز القيم عند الفرد علماً بأن ضعف القيم يؤدي بالفرد الى فقدان الوازع القيمي اوالاخلاقي الذي يمنعه عن القيام بأعمال الشر والانحراف، فعندما يفقد الفرد الوازع الذي يحافظ على اتزانه وسلوكه المتوازن في المجتمع فإنه لا يتردد عن القيام بأي عمل من شأنه أن يجلب الضرر للأفراد والجماعات على حد سواء وهذا العمل هو العمل الإجرامي الذي له دوافع كثيرة منها ضعف وتقاطع وصراع القيم عند الفرد أو الافراد الذين يكونون عرضة للمهارسات المنحرفة والملتوية التي يقومون بها في المجتمع وإذا اردنا منع الجريمة في المجتمع أو التصدي لتيارها الهدام فإننا يجب أن نصع حداً لاهتزاز القيم واضطرابها عند الفرد، أي يجب أن نعيد عملية التربية الأخلاقية والتنشئة الاجتماعية للفرد عن طريق توظيف المؤسسات الرسمية وغير الرسمية وتوجيههم بحيث يكون ذلك الفرد في موقع يستطيع من خلاله اكتساب القيم الإيجابية القويمة التي من شأنها أن تحول دون ارتكابه الفعل الأجرامي الذي لا يجلب الضرر له فحسب بل للآخرين أيضاً، وهذا هو حل واحد لمواجهة معضلة اهتزاز القيم.

المصدر/ الاعلام والجريمة: ١٢٢



# قتوالی فارین

# علاقة علم الاجتماع بالاتصال الجماهيري



يرى علماء الاجتاع إن الاتصال الجاهير ظاهرة اجتماعية لها دورها في تراص وتماسك المجتمع وايضا لها دورها في بناء العلاقات الاجتاعية ، الشيء الذي يوضح إن المجتمع الإنساني يقوم على مجموعة من العلاقات قوامها واساسها الاتصال وأن ما يجمع بين أفراد المجتمع هي حقيقة علاقة الاتصال،التي هي ضرورة من ضرورات استمرار الحياة الاجتماعية، وفي هذا الصدد نجد أحمد بوزيد يعرف الاتصال بأنه: العملية التي تمكن بمقتضاها تكوين العلاقات بين أعضاء المجتمع بصرف النظر حول حجم المجتمع وطبيعة تكوينه وتبادل الآراء والمعلومات والأفكار فيا بينهم.

كما يمكننا أن نوضح العلاقة التي تجمع بين علم الاجتماع والاتصال الجماهيري في كون علم الاجتماع يقوم بدراسة الظواهر الاجتماعية التي تؤثر في وسائل الاتصال داخل البنية الاجتماعية، فالعلاقة الأساسية التي تجمع بين علم الاجتماع والاتصال تكمن إذن في أن الاتصال ووسائله عبارة عن ظاهرة من الظواهر الاجتماعية، وعلم الاجتماع مسؤول لا محالة على دراستها وتفسيرها.

واستخلاصا لما سقناه عن الاتصال الجماهيري من مفهوم وأنواع وأهميته وعلاقته بعلم الاجتماع، يمكننا القول بأن الاتصال الجماهيري يقدم للمجتمع خدمة جلية حيث أن الإعلام والاتصال الذي يتزايد تداوله هو الذي يقوم بإحداث التغيرات في المجتمع، فالباحث الاجتماعي لا يستطيع دراسة الظواهر الاجتماعية في غنى عن الاتصال ووسائله، أي أن وسائل الاتصال تستطيع أن تقدم مساهمة كبيرة لعلم الاجتماع لدراسة التغير الاجتماعي.

المصدر/ سوسيولوجيا الإعلام الجماهيري: ١٦١

الاتصالات الأفقية: هي تلك التي تتم بين الوحدات التنظيمية المتكافئة في التدرج الهرمي بالمنظمة ويعتبر هذا الشكل من الاتصال أمراً ضرورياً لتحقيق التنسيق بين الوحدات التنظيمية حيث يتم تبادل المعلومات والبيانات والآراء ووجهات النظر حول المسائل والموضوعات المشتركة بينها، وتنسيق ما يجب اتخاذه من إجراءات وخطوات وتدابير لحل المشكلات القائمة التي تهم الأطراف المعنية.

اتصال لفظي: الاتصال الذي يعتمد على وسائل تتكون أساساً من كلمات مكتوبة أو غير مكتوبة في توصيل الفكرة أو المعنى، مثل النشرات والتقارير والخطابات والمحادثات التليفونية والمؤتمرات.

استفتاء الرأي العام: الاستفتاء الذي تقوم به الصحف والمؤسسات الخاصة والعامة أو الدولة لرصد اتجاهات الرأي العام فيها يتعلق بموضوع أو قضية اجتهاعية أو اقتصادية أو سياسية معينة وهو يبحث في المواقف المختلفة لفئة من الناس تستخلص منها بعض النتائج التي تساعد في تكوين فكرة عامة عن أي موضوع أو قضية .

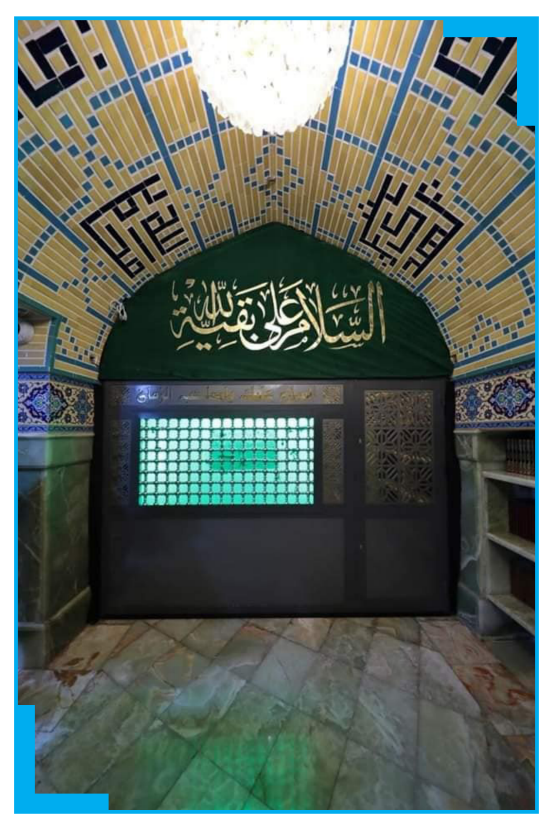


**العلاقات العامة:** تقوم العلاقات العامة بعملية الاتصال بين المنظات والجمهور وتشرح وتفسر كل منها للآخر، حتى يمكن لهذه المنظات النجاح في كسب ثقة الجمهور وفهمه وتأييده، أي أن العلاقات العامة تعمل على إيجاد صلات ودية تقوم على أساس الفهم المتبادل.

المؤثرات الصوتية: الأصوات المصاحبة مثل أصوات الريح العاصفة أو الفيضان المدمر، أو الحرائق العامة، أو المعارك أو حركة المرور وما إليها من الأصوات المسجلة على اسطوانات أو أشرطة، والتي يتم تسجيلها ومزجها مع الحوار والتعليق، عن طريق استخدام التسجيلات المحفوظة لها بمكتبة المؤثرات الصوتية، وليس بالطريق المباشر الطبيعي لهذه الأصوات.

ر المناهر ربيم الأول 33 ا ها

**79** 



# البيعة في زمن الغيبة

مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي (عجَل اللَّه فرجه)



حقيقة البيعة وماهيتها هي الإقرار اللساني والاعتقاد القلبي والالتزام من قبل المبايع ببذل الطاعة والانقياد للمبايع له، وهو المعنى الذي يذكره أهل اللغة والفقهاء، فقد ذكر الراغب الأصفهاني في المفردات (وبايع السلطان إذا تضمن بذل الطاعة له بها رضخ له، ويقال لذلك: بيعة ومبايعة) (١)، وذكر الشيخ مكارم الشيرازي في بحوثه الفقهية ما يقترب من هذا المعنى: (وأمّا البيعة فهي تعهد من ناحية المبايع على أن يطيع لمن بايعه ولا يتخلُّف عن أمره) (٢). وأمّا الصفق بالأيدي أو المصافحة فهي قضية شكلية، الغاية منها إظهارها والتأكيد على الالتزام بها، وليست هي حقيقة

> البيعة، ولذا يقول ابن خلدون في مقدمته: اعلم أن البيعة هي العهد على الطاعة كأن المبايع يعاهد أميره على أنه يسلم له النظر في أمر نفسه وأمور المسلمين، ولا ينازعه في شيء من ذلك، ويطيعه فيها يكلُّفه به من الأمر على المنشط والمكره. وكانوا إذا بايعوا الأمير وعقدوا عهده جعلوا أيديهم في يده تأكيداً للعهد (٣).

وذكر الميرزا الأصفهاني في كتابه وظيفة الأنام في زمن غيبة الإمام (عجّل الله فرجه): واعلم أن معنى البيعة على قول أهل اللغة: العهد والاتّفاق على أمر، والمراد من البيعة والعهد معه (عليه السلام) هو أن يقر المؤمن بلسانه ويعزم بقلبه أن يطيعه كل الطاعة، وينصره في أي وقت ظهر فيه(٤).

وعلى ضوء ما تقدم نفهم أن المراد من بيعة 🖣 الإمام المهدي (عجّل الله فرجه) في عصر

الغيبة هو أن يقر المؤمن بلسانه ويعزم بقلبه أن يطيعه كل الطاعة، وينصره في أي وقت ظهر فيه، ولا يُشترط في تحقق هذه البيعة حضور الإمام (عجّل الله فرجه) أو اللقاء به، بل إن ذلك مما لا يتسنى عادة لكل أحد حتى في زمن الحضور لكثرة المسلمين من جهة والمسافات البعيدة التي تفصل البلدان الإسلامية بعضها عن بعض، وهو ما لم يفعله حتى النبي (صلَّى الله عليه وآله) حينها أراد أخذ البيعة لأمير المؤمنين (عليه السلام) في يوم الغدير، فقد روي عن الإمام محمد الباقر (عليه السلام) أنّ رسول الله (صلّى الله عليه وآله) بعد أن نصب أمير المؤمنين علياً (عليه السلام) خليفة له أوضح جملة من فضائله، ثم قال: معاشر الناس، إنَّكم أكثر من أن تصافقوني بكف واحدة، وأمرني الله (عزَّ وجل) أن آخذ من ألسنتكم الإقرار بها عقدت لعلى (عليه السلام) بإمرة المؤمنين ومن جاء بعده من الأئمة منى ومنه على ما

أعلمتكم أنَّ ذريتي من صلبه فقولوا بأجمعكم: إنا سامعون مطيعون راضون منقادون لما بلغت من أمر ربنا وربك في أمر على أمير المؤمنين وأمر ولده من صلبه من الأئمة(٥). ويتجلى هذا المعنى بوضوح ويتحقق تنفيذه كما أمر به النبي (صلّى الله عليه وآله) في دعاء العهد المروي عن الإمام الصادق (عليه السلام) والذي جاء في بعض فقراته: اللهم بلغ مولانا الإمام الهادي المهدي القائم بأمرك صلوات الله عليه وعلى آبائه الطاهرين، عن جميع المؤمنين والمؤمنات في مشارق الأرض ومغاربها سهلها وجبلها وبرها وبحرها، وعنى وعن والدي من الصلوات زنة عرش الله، وعدد

كلماته وما أحصاه علمه، وأحاط به

كتابه، اللهم إني أجدد

له في صبيحة يومي هذا وما عشت من أيامي، عهداً وعقداً وبيعة له في عنقى لا أحول عنها ولا أزول أبدا. اللهم اجعلني من أنصاره وأعوانه والذابين عنه، والمسارعين إليه في قضاء حوائجه والممتثلين لأوامره، والمحامين عنه والسابقين إلى إرادته، والمستشهدين بين يديه (٦).

١ - المفردات ، الراغب الأصفهاني، ص٦٦.

٢ - بحوث فقهية مهمة ، مكارم الشيرازي، ص٤٧٨.

٣ - مقدمة ابن خلدون، ص١٤٧.

٤ - وظيفة الأنام في زمن غيبة الإمام ، الميرزا الأصفهاني،

٥- اليقين، لابن طاووس، ص٥٩ ٣٥.

٦ - بحار الأنوار ، العلامة المجلسي، ج٥٣ ، ص٩٦.



# هو ذا أخي..

#### حيدر شمران

شبك أصابعه خلف رأسه مستلقيا على السرير بينما كان ينظر إلى السقف بعينين حائرتين وقد أخذ يتحدث بينه وبين نفسه بصوت عال كأنه أراد أن يسمع شقيقه الذي كان بجانبه يجلس على الأريكة المجاورة يقرأ في كتاب ما.. إذا كانت مكارم الأخلاق توصل الإنسان الى غايته في الكمال فلماذا يجهد نفسه في كثرة العبادة والتهجد؟!.. نظر إليه شقيقه بصمت ثم وضع الكتاب جانباً وأخذ يتحدث إليه.. حسنا وكيف حصلت على هذه النتيجة؟.. فأجابه قائلاً.. حصلت عليها من خلال سير العلماء وآثارهم وما قدموه من منافع للآخرين.. فرد عليه وقد اعتدل في جلسته بعد أن كان متكئا.. لكنك نظرت إلى جانب واحد واهملت الجانب الآخر.. فهؤلاء العظماء الذين تتحدث عنهم لم يصلوا إلى ما وصلوا إليه من أخلاق فاضلة إلا بطاعتهم لله وكثرة عبادتهم وتهجدهم فوفقهم الله تعالى إلى خدمة الناس وقضاء حوائجهم وحسن التعامل معهم.. وأخذ يتابع حديثه وقد أصغى شقيقه بكله إليه.. أما ذلك الذي يوهم غيره بمجاملاته وأخلاقه الفاضلة وقد اهمل طاعته لله فقد خسر خسرانا مبينا ولن ينفعه يوما مديح المادحين.. قال الله تعالى في محكم كتابه: (إنَّمَا يَتَقَبَّلُ الله منَ الْمُتَّقِينَ) وعن رسول الله (صلى الله عليه واله) قوله: (اذكروا الله ذكرا خالصا تحيوا به أفضل الحياة وتسلكوا به طرق النجاة).

وما إن أكمل حديثه حتى قام شقيقه من سريره على عجل وهو يقول.. حسناً.. حسناً.. نسيت ان أوقت ساعتى لصلاة الفجر.

فتبسم أخوه وأخذ الكتاب ثانية بين يديه بينما كان يتمتم بينه وبين نفسه، هو ذا أخي الذي أريد.



